H. DE MAN

DER NEU ENTDECKTE

MARX

REDECOUVERT

edition bilingue

Association pour I'étude de I'ceuvre d’Henri de Man
Genéve

1980



HENDRIK DE MaN

DER NEU ENTDECKTE MARX

(1932)

Vorrede von Jef R E NS
Herausgegeben von Michel Brélaz

VEREINIGUNG ZUM STUDIUM DES WERKS VON HENDRIK DE MAN

¢/o Section de droit public, Faculté de droit,
Place de 1'Université 3, CH-1211 GENEVE 4

1980



HENRI DE MaN

MARX REDECOUVERT

(1932)

Introduction de Jef RENS

Texte traduit et préparé par Michel Brélaz

ASSOCIATION POUR L'ETUDE DE L'OEUVRE D'HENRI DE MAN

c/o Section de droit public, Faculté de droit,
Place de 1'Université 3, CH-1211 GENEVE 4

1980




Rééditions récentes du méme auteur

Au deld du marxisme, Seuil, Paris, 1974.

L'Idée socialiste, Presses Universitaires Romandes, Genéve, 1975.

Hendrik de Man. persoon en ideeén, Standaard, Anvers / Amsterdam,
1974-1976 (6 vol.).

A documentary study of Hendrik de Man,

socialist critic of marxism, P. Dodge &d., Princeton University
Press, Princeton, 1979.

Alle Rechte vorbehalten / Tous droits réservés

Copyright 1980 by Association pour 1'étude de 1'oeuvre d'Henri de Man,
GENEVE



INTRODUCTION

En mai et juin 1932, Henri de Man publia dans la revue socialiste
autrichienne Der Kampf une étude qu'il intitula Der neu entdeckte Marx, titre
qu'il est malaisé de traduire en frangais. I1 s'agit d'une analyse fouillée
d'un manuscrit que, selon S. Landshut et J.P. Mayerl Marx rédigea probablement
a Paris entre la fin du mois de février et la fin du mois d'aolit 1844. I1
avait alors 26 ans. Toutefois, d'aprés les mémes présentateurs, la genése des
idées exposées dans le manuscrit est bien antérieure a ces dates et se situe-
rait entre les mois d'avril 1841 et 1842, alors que Marx séjournait dans sa
famille a Tréves? Par contre, D. Riazanov3 place 1'origine des manuscrits —

il emploie le p]ur1e14 — & Kreuznach, en juillet et aolt 1843.

Quelle que soit la date a laquelle ils furent congus, il est pour
le moins surprenant qu'il ait fallu attendre plus de quarante ans aprés la mort
de Karl Marx en 1883 pour qu'on les retrouve dans les archives du parti social-
démocrate allemand. Dans leur préface, S. Landshut et J.P. Mayer citent un
article de ce dernier, paru en 1931 dans la Rote Revue (Zurich), ou 1'existence
du manuscrit est signalée, d'aprés cet auteur, pour la premiére fois. V. Adoratski,
qui a écrit 1'introduction du troisiéme volume (1932) de la premiére partie
des Oeuu<gs complétes de Marx et Engels (MEGA),Sfait état d'une publication
des manuscrits en langue russe en 1927 a Moscou. Riazanov fut sans doute res-

1) Karl Marx. Der historische Materialismus. Die Friihschriften. Herausgegeben
von S. Landshut und J.P. Mayer. Albert Krdner Verlag, Leipzig, 1932. Voir
la préface a ce manuscrit, signée par Landshut et Mayer, page 284.

2) S. Landshut et J.P. Mayer, "Einleitung der Herausgeber", in op. eit., p. XIX.

3) Voir 1'introduction de Riazanov in Karl Marx/Friedrich Engels, Historisch-
kritische Gesamtausgabe (ci-aprés MEGA), erste Abteilung, Band 1, zweiter
Halbband, Berlin, 1929, p. XXV.

4) Riazanov emploie le pluriel, alors que Landshut et Mayer parlent tantdt
de "Schrift", tantdt de "Manuskript", mais toujours au singulier. De Man a
adopté 1'usage de Riazanov. Nous emploierons indifféremment 1'un ou 1'autre.

5) V. Adoratski, "Einleitung”, in Marx/Engels, MEGA, erste Abteilung, Band 3,
p. XIII.



-6 -

ponsable de cette publication, comme i1 le fut de 1'introduction générale de
la MEGA, parue dans le premier volume de la premiére partie. I1 n'en était
plus de méme du troisiéme volume de la premiére partie, sur lequel Henri de
Man s'est appuyé pour écrire son article, puisque Riazanov disparut entre

la publication du deuxiéme volume (1930) et celle du troisiéme (]932)§

Je n'avais personnellement pas bien compris les raisons pour les-
quelles de Man a préféré la version de la MEGA & celle de Landshut et Mayer,
et je mentionne & cet égard Victor Leemans qui considére la version de ces
derniers comme plus authentique? Pour justifier sa préférence, de Man invo-
que en faveur du texte de 1'Institut Marx-Engels "sa meilleure articulation
et le fait d'appartenir a la seule &dition des oeuvres complétes de Marx et
Engels”.

Le texte de 1'Institut de Moscou offre incontestablement une pré-
sentation plus systématique et par conséquent, plus accessible. IT nien reste
pas moins que la présentation de Landshut et Mayer constitue le texte de Marx
tel qu'ils 1'ont déchiffré et dans 1'ordre ol ils ont trouvé les pages du ma-
nuscrit.

En rangeant les feuilles du document qdi était en fort mauvais état,
Riazanov — & moins que ce ne soit Adoratski — les classa d'aprés la date a la-
quelle i1 présumait que chaque partie avait été concue. Henri de Man et Victor
Leemans ne semblent pas avoir trouvé de différences essentielles entre les ver-
sions de 1'Institut de Moscou et celle de Landshut et Mayer. On peut cependant
se demander s'ils ont pris le temps de se livrer a une étude approfondie.

Quoi qu'il en soit, 1'article d'Henri de Man n'en est pas moins ré-
vélateur d'une étape cardinale dans la pensée de Karl Marx. Lénine avait déja
constaté dans ses réflexions sur La Sainte Famille (1845), que cette étude
marque la transition de la philosophie hégélienne au socialisme. Henri de Man,
manifestement surpris par la lecture d'une oeuvre du jeune Marx inconnue

=

jusqu'alors et représentant vraisemblablement une sorte d'introduction @ rLa

6) Le moment de cette disparition correspond & celui signalé par Victor Serge
dans Mémoires d'un révolutionnaire, Editions du Seuil, Paris, 1951, pp. 272,
273. Victor Serge situe 1'arrestation de Riazanov aux environs de 1930 et
sa mort en 1940.

7) Victor Leemans, De jonge Marxz en de Marxisten, N.V. Standaard, Anvers-
Amsterdam, 1962. L'auteur attribue la primeur non pas a 1'édition de

Riazanov, mais bien & celle de Landshut et Mayer dont la version, d'aprés
lui, "parut quelques mois avant la publication de celle de Riazanov".



_7_

Sainte Famille et & L'Idéologie allemande, en déduit que les convictions
socialistes auxquelles Marx venait d'adhérer au début des années 1840
étaient bel et bien motivées par des considérations humanistes et é&thiques.
Son article en fournit une analyse aussi fouillée que clarifiante. Il
considére avec raison la troisiéme partie, qui traite de la philosophie et
de la pratique, comme Ta plus importante.

Le socialisme du jeune Marx, tel qu'il ressort de ses manuscrits,
est la manifestation agissante de forces vitales, inhérentes & la nature
humaine. Etant par essence un étre sensible, qui a des impulsions et des
besoins, 1'homme souffre et &tant homme, i1 est seul capable parmi les étres
vivants de prendre conscience de sa nature souffrante, de l1a ressentir et,
md par la passion qui fait partie de la nature humaine, de transformer 1'ob-
jet souffrant inconscient en sujet conscient.

L'homme cherche avec la passion8 inhérente a sa nature a agir sur
son milieu, sur la nature, sur sa propre nature, pour Tleur donner une per-
fection qui n'est autre que 1'autoréalisation de 1'homme. Cette autoréali-
sation, cette appropriation par 1'homme de la nature s'opére par le tra-
vail. Du travail, Marx a une conception complexe car de 1'instrument d'alié-
nation qu'il est dans les organisations sociales établies sur la propriété
privée il se muera en instrument de libération dans le communisme. Au con-
cept d'aliénation, que 1'on trouve déja chez Hegel et Feuerbach, le jeune
Marx dbqne un contenu économique en se fondant sur 1'observation de la so-
ciété industrielle naissante dans laquelle i1 vivait et qui a amené Ta sé-
paration des classes par la propriété privée, ainsi que 1'asservissement du
travail des hommes par la domination d'autres hommes.

Ainsi comprise, 1'aliénation a vivement impressionné Henri de Man,
car elle &tait proche de sa propre conception du travail déshumanisant dans
1'industrie moderne. Aussi est-ce avec un vif intérét qu'on 1it les pages
dans lesquelles il suit pas a pas la pensée du jeune Marx qui, tout en at-
tribuant T'aliénation a 1'opposition d'intéréts entre propriétaires et non-
propriétaires des moyens de production, tout en regardant 1'abolition de la
propriété privée comme indispensable pour 1'abolition de 1'aliénation, con-
sidére cependant que 1'exploitation capitaliste ne reléve pas que de la pro-

8) Marx emploie bien les termes "Leidenschaft" et "Passion" dans Te méme
sens. Cf. MEGA, erste Abteilung, Band 3, p. 161.



- 8-

priété, mais qu'elle procéde aussi d'un rapport de force. A la source de
1'aliénation se trouve non seulement la répartition inégale de la fortune,
mais surtout la répartition inégale du pouvoir. J'imagine la joie que dut
éprouver de Man en prenant connaissance de ce point de vue du jeune Marx,
si proche de celui qu'il a défendu avec ténacité et force arguments en
langant, quatre-vingt-dix ans aprés la rédaction des manuscrits, la cam-
pagne pour son Plan du Travail, par lequel il voulut enlever les leviers
de commande de notre vie économique, donc "le pouvoir", aux capitalistes,
pour le confier aux représentants de la société, nommés par le gouverne-
ment, lui-méme issu démocratiquement de la volonté des citoyens.

Je voudrais me permettre de faire ici deux réflexions inspirées
par 1'actualité. S'il est vrai que dans beaucoup d'emplois de notre société
moderne, le travail aliéne ceux qui 1'accomplissent, n'y a-t-i1 pas une plus
grande aliénation encore du fait du chdmage que connaissent beaucoup\ﬁfhan—
mes, surtout pendant les crises que traverse périodiquement Ta société mo-
derne ?

Par ailleurs, 1'abolition de la propriété privée des moyens de pro-
duction et leur socialisation ou nationalisation ne garantit pas la fin de
1'aliénation. Dans les Etats qui ont procédé a une socialisation globale des
moyens de production, nous assistons & la formation d'une nouvelle classe
qui, selon 1'observateur pénétrant qu'est Milovan Djilas, "administre et dis-
tribue la propriété nationale. La nouvelle classe, ou son organe exécutif —
1'oligarchie du parti — agit comme le propriétaire et est le propriétaire"?
Aussi quand de Man, interprétant la pensée du jeune Marx, écrit que "réhuma-
nisation ne signifie cependant concrétement rien d'autre que socialisation,
établissement de Ta véritable propriété humaine et sociale, comme devant en-
trainer nécessairement 1'autoréalisation de 1'homme", nous savons maintenant
par les expériences pratiques qui se déroulent dans les pays de 1'Est qu'il
n'en est rien. Dans ces pays aussi le pouvoir de certains hommes, groupés dans
un parti, agissant a 1'aide d'une vaste et nombreuse bureaucratie et s'assu-
rant 1'appui d'une armée puissante, s'exerce de fagon aussi absolue sur la ma-
Jjorité des hommes, y compris les travailleurs. Or, le pouvoir de "la nouvelle
classe" dirigeante sur 1'ensemble des citoyens est d'autant plus arbitraire
et dur que la socialisation des moyens de production a été réalisée.

9) M. Djilas, The new Class — An analysis of the communist system. Frederick
A. Praeger, New York, 1957, p. 207.



-9 -

Le jeune Marx avait raison de dénoncer dans les structures mémes
de Ta société capitaliste (non seulement dans la concentration du capital,
mais aussi dans celle du pouvoir) qui caractérisent cette forme de 1'éco-
nomie, les causes de 1'aliénation et de la déshumanisation de 1'homme. Se-
lon Tui, 1'aliénation frappe aussi bien le capitaliste que le travailleur,
parce que celui qui exploite est aussi &loigné de la nature humaine que
1'est sa victime. Avec plus d'un siécle de recul, il nous apparait cepen-
dant que 1'abolition de la propriété privée et la socialisation que Marx
a proposées comme devant mettre fin & 1'aliénation et & Ta déshumanisation
se sont avérées dans la pratique, d@ elles seules, non seulement inopéran-
tes, mais méme de nature a aggraver 1'aliénation au lieu de 1'abolir.

Henri de Man n'a pas manqué de souligner — et pour cause — la
distinction que le jeune Marx fait dans ses manuscrits entre socialisme
et communisme. A 1'inverse des dirigeants du Kremlin qui présentent Tle
socialisme comme une étape intermédiaire entre le capitalisme et le commu-
nisme, le jeune Marx considére ce dernier comme un moyen terme entre un
état actuel et un état futur, comme la négation de la négation. Le socia-
lisme, par contre, est d'aprés lui la réalité positive?0

Henri de Man attire notre attention sur le fait que Marx emploie
a plusieurs reprises le terme "communisme grossier — roher Kommunismus",
basé sur "1'envie généralisée qui s'est érigée en pouvoir, n'étant rien
d'aut(g que la forme déguisée de la cupidité restaurée". De Man a raison
de déduire de son analyse que Marx "pour ses propres conceptions préfére
les expressions socialisme et socialiste".

Pour preuve que de Man a jugé correctement la pensée du jeune
Marx, citons les lignes par lesquelles celui-ci conclut ses considérations
sur la propriété privée et le communisme : "Le communisme est le positif
en tant que négation de la négation, donc le moment réel, nécessaire a la
suite de 1'évolution historique, de 1'émancipation humaine et du recouvre-
ment de 1'homme par lui-méme. Le communisme est la forme nécessaire et le
principe énergétique du proche avenir, mais il n'est pas en soi le but du

développement humain — la forme de la société humaine.”]]

10) Karl Marx, Oeuvres. Economie II. Edition établie par Maximilien Rubel,
coll. "La Pléiade", Gallimard, Paris, 1968, pp. 89 et 90.

11) Marx/Engels, MEGA, erste Abteilung, Band 3, p. 126. K. Marx, Oeuvres.
Economie II, op. cit., p. 90.



- 10 -

Et ailleurs, Marx écrit que "pour 1'homme socialiste, 1'histoire
dite universelle n'est rien d'autre que la génération de 1'homme par le
travail humain, rien d'autre que le devenir de la nature pour 1'homme; c'est
pour Tui la preuve évidente et irréfutable de sa génération par lui-méme,
du processus de sa genése"!2

Je pense avoir suffisamment montré 1'exceptionnelle importance
que cet écrit représente dans la démarche intellectuelle de Marx, ainsi que
1'extraordinaire intérét qu'Henri de Man portait & ce document, qui lui per-
mettait de découvrir un nouveau Marx si proche de lui-méme qu'il pouvait se
demander si les marxistes hérétiques, au nombre desquels il se comptait,
n'avaient pas désormais le droit de se réclamer de Marx lui-méme pour cri-
tiquer ce qui est issu de son oeuvre sous la forme du "marxisme".

Comment se fait-il que cette conception de 1'homme qui agit sur
son milieu, sur la nature, sur sa destinée, en vertu de disposition§\inhé-
rentes a sa nature, n'ait pas été reprise et développée dans 1'oeuvre ulte-
rieure de Marx ? I1 vaut la peine de lire la réponse trés fine que de Man
donne & cette question. Quoi qu'il en soit, de Man refuse de considérer cette
conception comme étant dépassée par les écrits ultérieurs de Marx. I1 en veut
pour preuve une lettre que Marx écrivit le 24 avril 1867 — i1 avait alors 50
ans — a Engels, dans laquelle i1 estimait que "nous n'avons pas a rougir du
travail fait par nous un quart de siécle plus tot", c'est-a-dire au moment
ol le manuscrit fut rédigé.

Henri de Man a évidemment raison quand i1 dit "qu'il n'est en aucun
cas permis de s'en défaire en disant que cet écrit de Marx n'est qu'une oeuvre
de jeunesse, non parvenue a sa maturité". Bien au contraire, Henri de Man dé-
finit les écrits de Marx autour de 1'année 1844, dont les manuscrits font par-
tie, comme une "combinaison brillante de 1'analyse des idées et de la synthése
stylistique, aussi géniale 1'une que 1'autre" et il n'hésite pas & affirmer que
"compte tenu de ses qualités créatrices, le sommet de la production de Marx se
situe entre 1843 et 1848".

IT est fort regrettable que ce point de départ éthique et humaniste
du jeune Marx n'ait pas été constamment retenu par lui dans son oeuvre ulté-
rieure et qu'il ait été complétement ignoré par ses épigones, dont 1'interpré-

tation forcément incompléte a servi et continue & servir pour juger, approuver

12) Marx/Engels, MEGA, erste Abteilung, Band 3, p. 126. K. Marx, Oeuvres.
Economie II, op. cit., p. 89.



-1 -

ou condamner ce que 1'on croit étre le marxisme.

Si Marx dans ses travaux ultérieurs s'est surtout attaché a ratio-
naliser ses intuitions de jeunesse et & leur donner une présentation scien-
tifique, i1 n'empéche qu'il résulte clairement des manuscrits de 1844 et de
1'analyse qu'en a faite Henri de Man, que la réalisation des objectifs so-
cialistes suppose des hommes, dotés d'une énergie pratique]3 qui les pousse
irrésistiblement & se libérer de toute contrainte, de toute exploitation,
de toute servitude, de toute domination, pour réaliser pleinement ce qui est
inscrit dans leur nature, c'est-d-dire en eux-mémes.

De tous les penseurs socialistes, celui dont la pensée me parait
la plus proche de celle du jeune Marx, ce n'est pas un de ses soi-disant
épigones, mais bien Jean Jaurés, a moins que ce ne soit Henri de Man lui-
méme. Tous deux ont en commun avec Marx de vouloir une révolution en pro-
fondeur de la société et non pas une révolution comme celle de 1789 qui,
d'aprés Marx, n'a servi que les intéréts de la bourgeoisie : "La Révolution
n‘est 'ratée' que pour cette masse qui, dans 1' 'idée' politique, ne possé-
dait pas 1'idée de son 'intérét' réel, pour cette masse dont le véritable
principe vital ne coincidait donc pas avec le principe vital de la Révolu-
tion et dont les conditions effectives d'émancipation différent essentiel-
lement des conditions dans lesquelles la bourgeoisie pouvait s'émanciper
elle-méme en émancipant la société."]4 On croirait Tire le premier tome de
la rém{r‘quaMe Histoire socialiste de la Révolution frangaise de Jaures.

Ce que le jeune Marx voulait, comme Jaurés, comme Henri de Man,
c'était un changement fondamental de la société, une révolution authenti-
qgue. Pour eux, les travailleurs en s'émancipant, émancipent toute la socié-
té; en se réalisant en tant qu'hommes, ils créent une société essentielle-
ment humaine pour tous les hommes.

I1 s'agit d'une conception de Ta révolution qui ne se réalise pas
sur les barricades, qui n'aboutit pas en fin de compte & 1a guillotine, ni
au .goulag, qui ne brise pas 1'élan printanier d'un peuple, joyeusement & la
recherche de sa propre identité socialiste et humaine. La véritable révolu-

13) Marx/Engels, MEGA, erste Abteilung, Band 3, p. 121.

14) Marx/Engels, La Sainte Famille, Editions Sociales, Paris, 1972, pp. 103-
104.



- 12 -

tion est un processus, jamais terminé, par lequel les masses laborieuses
devenues conscientes de leurs aspirations, droits et besoins, ainsi que de
la possibilité qu'offre la société industrielle de les réaliser, oeuvrent
patiemment, énergiquement, inlassablement et avec ténacité pour créer une
société dont 1'essence s'identifie & la leur, c'est-da-dire une société qui,
dans toute sa structure et dans toute sa vie, est essentiellement humaine
et véritablement socialiste.

Tout cela, Henri de Man le dit lui-méme, avec peut-&tre plus de
force encore que dans son article du Kampf, au cours d'une conférence faite
sur le méme sujet & 1' Institut fiir Sozialforschung de Francfort, le 27 mai
1932. Le batiment qui servait de siége & 1'Institut fut bombardé pendant la
guerre et démoli par la suite. IT y avait un hall assez vaste qui occupait
le centre du batiment et sur lequel ouvraient, au rez-de-chaussée et sur la
galerie du premier &tage, un ensemble de classes et de cellules degtinées
aux chercheurs. C'est @ 1'Institut de recherche sociale que de Man dohnait
son cours et tenait son séminaire.

Cette soirée de mai 1932 est restée gravée dans ma mémoire comme
si c'était hier. Le hall était bondé a craquer. Tout ce que les facultés comp-
taient d'éléments de gauche, professeurs comme étudiants, était présent. I1
faisait chaud. Les esprits étaient surexcités. La République de Weimar, ou
ce qui en subsistait, était sur le point de basculer dans 1'horreur du na-
zisme. Les plus clairvoyants voyaient venir la catastrophe, d'autres s'accro-
chaient désespérément a de vagues espoirs; toute la gauche se rendait compte
qu'il lui fallait une nouvelle orientation politique. La voix d'Henri de Man,
encore que trés controversée par la gauche, n'en fit pas moins entendre une
note nouvelle, indiquant une solution possible & Ta crise et au chomage. De
Man parla sans notes. En pleine communion avec son auditoire, dont i1 parta-
geait les craintes et les espérances, il se montra brillant, brillant comme
je ne 1'avais jamais vu auparavant, ni ne le vis jamais plus depuis lors.
C'était comme si la confirmation de ses idées par les manuscrits du jeune
Marx le galvanisait dans son effort de convaincre ses auditeurs qui pour la
plupart avaient subi 1'influence de Marx ou étaient encore entiérement sous

1'empire de 1'auteur du Manifeste communiste.



- 13 -

Aprés son exposé, de Man fut ovationné par toute 1'assistance de-
bout. Un débat animé suivit. Y participérent de nombreux professeurs et &tu-
diants. L'intervention la plus frappante, s'é@levant au niveau de 1'exposé du
conférencier, fut celle d'une jeune étudiante en philosophie nommée, pour
autant que je me souvienne, Lise Pachsman, qui appuyait les vues de de Man
en citant Kierkegaard. Elle paya plus tard sa croyance a un socialisme éthi-
que, auquel elle resta fidéle jusqu'au bout, d'une exécution a la hache.

J'ai souvent eu 1'impression que si cette conférence d'Henri de
Man avait pu avoir lieu quelques mois plus tdt et s'accompagner d'une action
politique comparable & celle qu'il déclencha un an plus tard en Belgique, le
cours des événements politiques aurait pu prendre une tout autre orientation
en Allemagne et la démocratie de la République de Weimar &tre sauvée. Pour
le malheur de 1'Allemagne et du monde, 1'exposé d'Henri de Man venait trop
tard et i1 manquait & ce penseur brillant les qualités politiques suffisantes
pour peser sur le cours des &événements qui devaient aboutir au désastre.

En terminant la présentation de 1'article d'Henri de Man sur les
manuscrits du jeune Marx, je désire dire toute ma gratitude & 1'égard de
MM. Peter Dodge, Jan de Man et Michel Brélaz qui, en traduisant 1'original
allemand respectivement en ang]ais]5 et en francais, ont rendu ce texte, d'un
intérét passionnant, accessible & tous ceux qui, dans les pays de langue
francaise et anglaise, sont concernés par les problémes sociaux propres a
notre épeque. Je souhaite qu'ils soient nombreux a lire soit 1a version fran-
caise, soit la version anglaise, comme je souhaite qu'aprés avoir Tu 1'arti-
cle d'Henri de Man, ils entreprennent 1'étude des manuscrits de 1844, docu-
ment indispensable pour comprendre Marx en profondeur. I1s découvriront alors
une pensée d'une densité et d'une richesse sans pareille. Ils s'apercevront
que, tout comme les manuscrits du jeune Marx, le remarquable article d'Henri
de Man n'a rien perdu de son actualité; i1 apporte au contraire des &léments
indispensable pour apprécier le regain d'intérét que connait le marxisme
depuis la guerre et qui continue a donner lieu & un large débat, lequel se

poursuit activement et n'est pas prés de s'éteindre.

Jef RENS

15) H. de Man, "The newly discovered Marx", Bulletin de l'Association pour
l'étude de 1'oeuvre d'Henri de Man, No 8, décembre 1978, pp. 15-42 (tra-
duction de P. Dodge et J. de Man).




Avertissement

Le texte original de 1'article Der neu entdeckte Marx a paru
dans la revue socialiste autrichienne Der Kampf (Vienne) en mai et
juin 1932. Une traduction suédoise en fut publiée dans Tiden
(Stockholm) en juillet et une traduction danoise dans Socialisten
(Copenhague) en aolt, septembre et octobre de 1a méme année. La mai-
son d'édition belge L'Eglantine avait eu, semble-t-i1, 1'intention
de publier une traduction francaise, mais celle-ci ne vit jamais le
Jjour,

Le texte allemand a été établi d'aprés la revue Der Kampf et
d'aprés 1'article dactylographié conservé dans le fonds Henri de Man
a 1'Institut International d'Histoire Sociale a Amsterdam. La compa-
raison de ces deux textes a fait apparaitre un certain nombre de dif-
férences provenant de variantes de pure forme ou de suppressions
faites probablement en vue de la publication. Nous avons pensé qu'il
convenait de rétablir 1'intégralité du texte rédigé par de Man lorsqu'
il prit connaissance de 1'inédit de Marx, sans nous demander longue-
ment s'il avait spontanément opéré ces coupures ou s'il y consentit
d la demande du rédacteur de Der Kammf, et sans prétendre non plus
exhumer pieusement des fragments inédits — consistant d'ailleurs, le
plus souvent, en citations de Marx — qui ne présentent pas par eux-
mémes un intérét particulier.

Le nombre et la longueur des citations tirées des Manuscrits de
1844 montrent assez que le souci principal de de Man était de réper-
cuter autant que possible la pensée de ce Marx inconnu et a peine
pressenti par les plus sensibles de ses exégétes — et seulement en-
suite de s'exprimer a ce sujet. C'est la démarche inverse de celle
suivie par les marxistes-1éninistes qui, comme le constate Emile
Bottigelli, ont conmencé par défendre "les formes élaborées et défi-
nitives" de la pensée de Marx, avant qu'il ne "s'impose comme un de-
voir impérieux d'en étudier attentivement 1a genése et d'aborder vrai-
ment les oeuvres de jeunesse".*) Si bien qu'il a fallu attendre la
publication en 1968 de 1'ouvrage du philosophe polonais Adam Schaff,
Le Marxzisme et l'Individu, pour lire sous la plume d'un marxiste-
1éniniste, travaillant i1 est vrai aux confins de 1'orthodoxie, que
1'article de de Man et d'autres travaux de la méme veine avaient fait
beaucoup pour la compréhension du marxisme,**)

*) E. Bottigelli, "Présentation" in K. Marx, Manuscrits de 1844
(Economie politique & philosophie), Paris, Editions Sociales,
1969, p. IX.

**) A. Schaff, Le Marxisme et 1'Individu, Paris, A. Colin, 1968.



- 15 -

Les passages qui manquent dans 1'article de Der Kampf figurent
ici entre crochets / /. En revanche, pour ne pas alourdir la pré-
sentation, nous ne signalons pas les corrections apportées au texte.
A une ou deux exceptions prés — par exemple & la page 38 ol nous
corrigeons Glauben en Gedanken — ce ne sont que des retouches mineu-
res, peu nombreuses et de pure forme.

En rédigeant son article de Man est sans doute parti de 1'idée
que peu de personnes avaient eu 1'occasion de lire les Manuscrits de
1844 et qu'il convenait par conséaguent, contrairement & son habitude,
de les citer amplement. Nous avons vérifié ces citations dans la MEGA
ainsi que, pour tenir compte des améliorations apportées ultérieure-
ment au texte de Marx, dans 1'édition des Friihe Schriften, volume I,
de H.J. Lieber et P. Furth (Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1962, pages 506-665). Pour ce qui est de la traduction en
francais des citations, plutdt que de choisir une traduction parmi
d'autres ou de combiner leurs mérites différents, nous avons par souci
d'homogénéité préféré notre propre version, en la vérifiant au besoin
d 1'aide de celles d'Emile Bottigel1li et de Maximilien Rubel.*)

Chaque citation est suivie de deux chiffres de page. Dans le tex-
te allemand (pages paires), le premier renvoie — comme dans 1'article
de Der Kampf — & la MEGA, le second & 1'édition de Lieber et Furth.
Dans le texte francais (pages <mpaires), le premier chiffre renvoie
aussi a la MEGA, le second & la traduction des Editions Sociales (voir
note a la page 14).

On constatera au premier coup d'oeil que de nombreux termes des
Manuscrits ont été soulignés par Marx, c'est-a-dire e s pacés par
le typographe. De Man a respecté cet usage graphique. Bien que 1'uti-
1ité n'en soit pas évidente, nous avons fait de méme, aprés vérifica-
t{gn dans la MEGA et Lieber/Furth. La seule différence par rapport a
la\présentation d'origine est que ces termes figurent ici, comme dans
les éditions récentes des Manuscrits, en Ztaliques.

I1 nous reste a attirer 1'attention sur la traduction anglaise de
Der neu entdeckte Marx faite par Peter Dodge et Jan de Man, publiée
avec 1'introduction de Jef Rens dans le Bulletin No 8 (décembre 1978)
de 1'Association pour 1'étude de 1'oeuvre d'Henri de Man. Conforme au
texte de Der Kampf, elle ne comprend pas nos adjonctions, ce qui, pour
la raison que nous avons indiquée, n'enléve rien a son intérét.

Malgré le soin apporté a la préparation de notre traduction, nous
n'avons certainement pas échappé a toutes les chausse-trapes qui par-
sément ce genre d'exercice. Aussi sommes-nous d'avance reconnaissant
au lecteur qui voudra bien nous faire part de ses observations.

Genéve, le 16 juillet 1980 Michel Brélaz

*) Karl Marx, Oeuvres. Economie II. Edition établie par Maximilien Pubel,
coll. "La Pléiade", Gallimard, Paris, 1968.



-16 -

DER NEUE ENTDECKTE MARX

Anfang dieses Jahres ist ein bis jetzt unbekanntes Werk von Marx
veroffentlicht worden, das fiir die richtige Beurteilung des Entwicklungs-
ganges und des Sinnes der Marxschen Lehren von entscheidender Bedeutung
ist. Es wird viele Anhanger und viele Gegner des Marxismus zu einer Ober-
prifung ihrer Ansichten veranlassen miissen, wenigstens im Hinblick auf
die geschichtsphilosophischen Voraussetzungen des Marxschen Denkens. Es
offenbart namlich viel deutlicher als irgendein anderes Werk von Marx die
ethisch-humanistischen Motive, die hinter seiner sozialistischen Ge§innung
und hinter den Werturteilen seines ganzen wissenschaftlichen Lebenswerkes
stehen.

/Der ethische Humanismus, den man bis -jetzt aus zerstreuten
Stellen und Wendungen der Jugendwerke zwischen 1843 und 1846 sozusagen
deduzieren und zuriickdestillieren muBte, ist hier ausdriicklich in einem
zusammenhangenden System von geschichtsphilosophischen S&tzen niederge-
legt. Damit sind die letzten Zweifel behoben, die man noch der Lektiire
der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, der Judenfrage, der Heiligen
Familie und der ebenfalls erst vor kurzem ganz erschlossenen Deutschen
Ideologie noch hegen konnte : der philosophische Ausgangspunkt des "histo-
rischen Materialismus", der Kritik der kapitalistischen Ukonomie und der
Klassenkampflehre Marxens ist ein, von Marx selber humanistisch genannter,
mit sittlichen Werturteilen unterbauter sozialer Realismus, der sich vom
philosophischen Materialismus ebenso unterscheidet wie vom philosophischen
Idealismus. /



- 17 -

MARX REDECOUVERT

Au début de cette année a été publiée une oeuvre jusqu'ici in-
connue de Marx qui revét une importance décisive pour apprécier correcte-
ment 1'é@volution et la signification de la théorie marxienne. Elle inci-
tera de nombreux adeptes et adversaires du marxisme a reconsidérer leurs
idées, au moins quant aux hypothéses de la philosophie de 1'histoire sur
lesquelles repose la pensée de Marx. En effet, aucun autre texte de lui
ne met mieux en évidence les motivations éthiques et humanistes que recé-
lent ses convictions socialistes et les jugements de valeur de toute son
oeuvre scientifique.

/L'humanisme éthique que, jusqu'd maintenant, 1'on devait pour
ainsi dire déduire et reconstituer a partir de passages et de formules
disséminés dans les oeuvres de jeunesse entre 1843 et 1846, s'exprime ici
dans un ensemble cohérent de propositions touchant a la philosophie de
1'histoire. Ainsi sont levés les derniers doutes que 1‘on pouvait encore
ndu\r‘ir aprés la lecture de la Critique de la philosophie hégélienne du
droit, de la Question juive, de la Sainte Famille et de 1'Idéologie alle-
mande , également publiée depuis peu dans son intégralité : le point de dé-
part philosophique du "matérialisme historique", de la critique de 1'éco-
nomie capitaliste et de Ta théorie de la lutte des classes de Marx est un
réalisme social, qualifié par Tui-méme d'humaniste, fondé sur des jugements
de valeur moraux et qui se distingue tout a la fois du matérialisme et de
1'idéalisme philosophiques./




- 18 -

Es handelt sich dabei freilich zundchst nur um eine Phase in der
Entwicklung des Marxschen Denkens; es bleibt also eine offene Frage, ob man
diese "humanistische" Phase als spater lberwundene Vorstufe oder als blei-
benden Bestandteil der Marxschen Lehre betrachten soll. Die Frage selbst aber
138t sich nun nicht mehr umgehen. Die orthodoxen Marxisten, die bis jetzt das
ganze Marxsche Lebenswerk (zumindest seit 1843) wie ein System behandelt
haben und ihre Auffassung dieses Systems unterschiedslos mit Zitaten aus dem
Birgerkrieg in Frankreich (1871) und aus der Kritik der Hegelschen Rechts-
philosophie (1843) belegten, werden sich nunmehr entscheiden missen : ent-
weder gehort dieser humanistische Marx zum Marxismus, und dann muf sowohl der
Marxismus von Kautsky wie der Marxismus von Bukharin griindlich umrevidiert
werden; oder er gehort nicht dazu, und dann gibt es einen humanistischen Mar-
xismus, auf den man sich gegen den materialistischen Marxismus berufen kann.
Dagegen stehen die Ketzer an der marxistischen Orthodoxie (zu denen\ﬁgh mich
zdhle) vor der Frage, inwiefern sie berechtigt sind, sich in ihrer Kritik an
dem, was in der Gestalt des "Marxismus" aus dem Marxschen Werk hervorgegangen
ist, auf Marx selbst zu berufen.

Indessen gehort es sich, bevor man diese Fragen stellt, von dem In-
halt der Marxschen Schrift Kenntnis zu nehmen und ihre Bedeutung fiir die Ge-
nesis der Marxschen Lehren iiberhaupt festzustellen.

Es handelt sich um ein Manuskript, das im Archiv der sozialdemokra-
tischen Partei Deutschlands aufbewahrt worden war. Einer der Griinde, weshalb
man es so lange unberiicksichtigt gelassen hat, ist offenbar, daB es so schwer
leserlich und so schlecht erhalten ist, daB man erst nach monatelanger Ent-
zifferungsarbeit von seinem Inhalt Kenntnis nehmen konnte. D. Rjazanow ist
meines Wissens der erste gewesen, der sich dieser Benediktinerarbeit unterzog.
Er veranlaBte zundchst die Verdffentlichung in russischer Ubersetzung im Marx-
Engels-Archiv im Jahre 1927. Das deutsche Original dagegen brachte das bis vor
kurzem von ihm geleitete Moskauer Marx-Engels-Institut erst vor einigen Wochen
im 3. Band der ersten Abteilung der deutschen Gesamtausgabe der Schriften von
Karl Marx und Friedrich Engels. /Nebenbei bemerkt : dieser mit dem Namen des
Herausgebers V. Adoratskij versehene Band nennt Rjazanow iiberhaupt nicht mehr
und beschrdnkt sich auf die trockene Mitteilung, daB "der unter der alten Re-
daktion hergestellte Text" "einer griindlichen Revision unterzogen wurde"./



- 19 -

Certes, il ne s'agit 1a que d'une phase dans 1'é@volution de la
pensée marxienne; reste a savoir si 1'on doit considérer cette phase "huma-
niste" comme une étape qui a ensuite été dépassée ou comme partie intégrante
et durable de la théorie de Marx. Mais on ne coupe en tout cas plus a la
question. Les marxistes orthodoxes, qui ont jusqu'ici traité 1'oeuvre de
Marx tout entiére (du moins depuis 1843) comme un systéme et qui ont justi-
fié 1a conception qu'ils en ont par des citations tirées indifféremment de
La Guerre citvile en France (1871) et de la Critique de la philosophie du
droit de Hegel (1843) devront maintenant se décider : ou bien ce Marx huma-
niste appartient au marxisme, et alors le marxisme de Kautsky comme celui de
Boukharine doivent &tre fondamentalement révisés, ou bien il ne lui appar-
tient pas, et alors il y a un marxisme humaniste que 1'on peut invoquer a
1'encontre du marxisme matérialiste. Les marxistes hérétiques (au nombre
desquels je me compte) doivent pour leur part se demander dans quelle mesure
ils ont le droit de se réclamer de Marx lui-méme pour critiquer ce qui est
issu de son oeuvre sous la forme du "marxisme".

Cependant, avant de poser ces questions, il convient de prendre
connaissance de 1'écrit de Marx et surtout de saisir son importance pour la
genése de sa théorie.

I1 s'agit d'un manuscrit qui se trouvait dans les archives du parti
social-démocrate allemand. L'une des raisons pour lesquelles il est resté
igndné\si longtemps est apparemment la difficulté de le déchiffrer et son
mauvais état de conservation, de sorte qu'il a fallu des mois d'efforts pour
établir son contenu. A ma connaissance, D. Riazanov a été le premier & entre-
prendre ce travail de bénédictin. Pour commencer il fit paraitre une traduc-
tion en russe dans les Archives Marx-Engels en 1927. En revanche, 1'Institut
Marx-Engels dont il &tait le directeur il n'y a pas longtemps encore, a pu-
b1ié 1'original allemand il y a quelques semaines seulement dans le troisiéme
volume de la premiére partie des oeuvres complétes en allemand de Karl Marx
et Friedrich Engels. / Soit dit en passant, ce volume publié sous le nom de
V. Adoratskij ne mentionne méme plus Riazanov et se borne & dire laconique-

ment que "le texte établi par 1'ancienne rédaction" "a &té soumis a une ré-

vision approfondie". /



- 20 -

Fast am gleichen Tag erschien eine andere deutsche Wiedergabe in
einem von zwei sozialdemokratischen Schriftstellern herausgegebenen Sammel-
werk von Marxschen Texten, dessen zweiter Band librigens den ersten Gesamt-
abdruck der Deutschen Ideologie bringt : XKarl Marx, der historische Materia-
lismus, herausgegeben von S. Landshut und J.P. Mayer, Verlag Alfred Krdner,
Leipzig 1932 (I. Band, S. 285 ff.).

Beide Ausgaben weisen - was der Zustand des Manuskriptes erkldrlich
genug macht - zahlreiche Varianten auf; soweit ich aber feststellen konnte,
ist ihre Bedeutung fiir den Sinn unerheblich. Die Ausgabe des Marx-Engels-
Instituts betitelt den Aufsatz Ukonomisch-philosophische Manuskripte aus dem
Jahre 1844 : Zur Kritik der Nationalkonomie, die deutschen Herausgeber
wahlten den Titel : Nationaldkonomie und Philosophie. Beide Ausgaben unter-
scheiden sich stark durch die Anordnung des Textes, indem sie die Teile in
einer anderen Reihenfolge bringen. Ich zitiere im folgenden nach der Ausgabe
des russischen Marx-Engels-Instituts, weil sie mir Ubersichtlicher gegliedert
zu sein scheint und weil sie schon als Teil der einzigen Gesamtausgabe die
Bedeutung eines Standardwerkes hat - oder haben wird, wenn sie (in wieviel
Jahren ?) vollstdndig vorliegen wird.

Die Schrift ist etwa 140 Drucksteiten stark. Die Handschrift besteht
aus mehreren Fragmenten, deren Zusammenhang nicht immer deutlich sichtbar ist,
zumal mehrere Teile verlorengegangen oder ganz unleserlich geworden sind; da-
zwischen stehen einige noch unausgearbeitete Notizen und Exzerpte. Eine Vor-
rede beweist, daB Marx beabsichtigte, die Schrift zu verdffentlichen; er hat
offenbar diese Absicht noch gehabt, als er am 1. Februar 1845 mit dem Darm-
stadter Verleger Leske einen Vertrag abschlof3 liber ein Werk XKritik der Politik
und Nationaldkonomie. DaB die Vertffentlichung unterblieb, dirfte mehr noch
als mit duBeren Ursachen (der Verbannung aus Frankreich 1845) mit inneren
Grinden zusammenhdngen. Die Kritik der Nationalskonomie, die Marx in seiner
Vorrede als die ndchste Hauptaufgabe hinstellt, war damals noch embryondr; sie
wurde erst durch die Auseinandersetzung mit den Junghegelianern (Die Heilige
Familie), mit Stirner (Sankt Max), und mit Proudhon (Das Elend der Philosophie)
und dann durch die Revolution von 1848 verzogert und war erst viel spdater so-
weit ausgereift, daB sie in der Kritik der politischen Ukonmomie und zuletzt im
Kapital aufs Papier gebracht werden konnte.




- 21 -

Une autre version allemande a paru presque le méme jour dans une
édition des oeuvres de Marx dirigée par deux écrivains sociaux-démocrates :
Karl Marx, der historische Materialismus, S. Landshut et J.P. Mayer é&d.,
Leipzig, Alfred Kroner, 1932 (vol. I, pp. 285 ss.), dont Te deuxiéme volume
comprend d'ailleurs la premiére version intégrale de L'Idéologie allemande.

Les deux éditions présentent de nombreuses différences, ce que
1'état du manuscrit suffit a expliquer; autant que j'aie pu en juger, elles
n'ont cependant guére d'importance pour le sens. L'&dition de 1'Institut
Marx-Engels intitule 1'essai : Manuscrits économiques et philosophiques de
1844 : Contribution A la critique de l'économie politique. Les éditeurs
allemands ont choisi comme titre : Economie politique et philosophie. Les
deux éditions se différencient fortement par 1'ordonnance des textes. Je
citerai d'aprés 1'édition de 1'Institut Marx-Engels de Moscou, qui me semble
plus clairement articulée et présente 1'avantage d'appartenir a la seule
édition des oeuvres complétes, ce qui lui confére - ou lui conférera aprés
achévement (dans combien d'années ?) - Ta valeur d'une oeuvre de référence.

Le texte compte environ 140 pages imprimées. Le manuscrit com-
porte plusieurs fragments dont 1'enchainement n'est pas toujours évident,
d'autant moins que certaines parties ont été perdues ou sont devenues tout
a fait illisibles; en outre, quelques notes et extraits non travaillés sont
intercalés. Un avant-propos montre que Marx envisageait de publier 1'oceuvre;
il eﬁ\gvait encore manifestement 1'intention lorsqu'il signa le ler février
1845 avec 1'éditeur Leske de Darmstadt un contrat pour un ouvrage intitulé
Critique de la politique et de l'économie politique. Plus encore que les
circonstances (1'expulsion de France en 1845), ce sont des raisons person-
nelles qui empéchérent vraisemblablement la publication. La Critique de
L'économie politique que Marx, dans son avant-propos, se fixait comme prin-
cipale tdche immédiate n'était encore qu'embryonnaire. Elle fut retardée
d'abord par la controverse avec les Jeunes Hégéliens (La Sainte Famille),
avec Stirner (Saint Max) et avec Proudhon (Misére de la philosophie), puis
par la révolution de 1848, et ce n'est que beaucoup plus tard qu'elle fut
assez mire pour &tre couchée par écrit dans la Critique de 1'économie poli-

tique et finalement dans le Capital.



- 22 -

Den Inhalt der Schrift konnte man in drei Teile zerlegen : einen Gko-
nomischen, einen kritisch-philosophischen und einen positiv-philosophischen, den
man auch den sozialanthropologischen Teil nennen kdnnte.

Der o6konomische Teil enthdlt Erdrterungen iiber Kapital, Arbeit, Privat-
eigentum, Profit, Grundrente und so weiter, die man als die erste Vorarbeit zum
Kapital betrachten darf. Der kritisch-philosophische Teil gipfelt in einer Kritik
des Hegelianismus und,Junghegelianismus und stellt eigentlich eine Vorarbeit zu
der 1845 erschienenen Heiligen Familie dar. Zum positiv-philosophischen Teil end-
lich muB man die Erorterungen iiber den Zusammenhang von Mensch und Natur, die Ar-
beitsteilung und die entfremdete Arbeit, Arbeit und Kultur, Bediirfnis und Industrie,
Privateigentum und Kommunismus usw. rechnen. Dieser letzte Teil scheint mir am
meisten Aufmerksamkeit zu verdienen, weil hier nicht, wie in den beiden anderen,
Dinge behandelt werden, die nachher - ausfiihrlicher und genauer - in anderen Werken
zur Behandlung gekommen sind. Hier sind vielmehr Gedanken niederge]e@ﬁ, die zwar
zum Teil in etwas friiheren Werken keimhaft enthalten, in spateren Werken aber nicht
mehr mit dieser Ausdriicklichkeit behandelt werden, obwohl sie fiir das richtige Ver-
standnis dieser Werke sozusagen als stillschweigende Voraussetzung von wesentlicher
Bedeutung sind.

Das zeigt gerade der in den Manuskripten hervortretende Zusammenhang
zwischen den philosophischen Voraussetzungen und den Skonomischen und soziolo-
gischen SchluBfolgerungen. Jedoch die ganze Bedeutung dieses Bindegliedes kann erst
erfaBt werden, nachdem man von dem positiven Inhalt des hier abgelegten sozial-
philosophischen Glaubensbekenntnisses Marxens Kenntnis genommen hat. Ich will also
zuerst versuchen, aus dem Chaos der Fragmente diesen Inhalt in moglichst getreuer
Anlehnung an den Wortlaut zu einem Gesamtbild zu ordnen.

Das Jahr 1844, das Marx in Paris verbrachte, besiegelt die entscheidende
Wendung in der Entwicklungsphase, die Marx von einer abstrakt-philosophischen
Fragestellung zu einer konkret-sozialistischen Beantwortung flihrte. Bekanntlich
tauft die Entwicklung, die Marx aus einem liberalen Demokraten in einen Sozialisten
verwandelte, parallel mit der Entwicklung, die ihn von der Beschdaftigung mit der



- 23 -

On pourrait diviser le contenu de 1'essai en trois parties : éco-
nomie, philosophie critique, philosophie positive ou anthropologie sociale.

La partie économique contient des analyses du capital, du travail,
de Ta propriété privée, du profit, de la rente fonciére, etc., que 1'on peut
considérer comme le premier travail préparatoire du Capital. La philosophie
critique aboutit a une critique de 1'hégélianisme et du jeune hégélianisme,
et constitue en fait une préparation de la Sainte Famille parue en 1845, En-
fin, la philosophie positive comprend les analyses des rapports entre 1'hom-
me et Ta nature, la division du travail et le travail aliéné, le travail et
la culture, les besoins et 1'industrie, la propriété privée et le communisme,
etc. Cette derniére partie est celle qui me parait mériter le plus d'atten-
tion parce qu'elle traite de questions qui, & la différence des autres par-
ties, ne seront pas reprises - approfondies et précisées - dans d'autres tra-
vaux. On y trouve plutdt des pensées, parfois contenues en germe dans des
oeuvres antérieures, mais qui ne seront plus traitées aussi explicitement
dans les oeuvres ultérieures, bien qu'elles soient essentielles pour la com-
préhension de ces oeuvres dont elles sont en quelque sorte une condition im-
plicite.

C'est ce que montre précisément le rapport qui apparait dans les
Maruscrits entre les hypothéses philosophiques et les conclusions &conomiques
et sociologiques. Toutefois, 1'importance de cette articulation ne peut étre
vraiﬁhpt comprise que lorsqu'on a pris connaissance du contenu positif de la
philosophie sociale qu'exprime en 1'occurrence la profession de foi de Marx.
Je vais donc essayer tout d'abord de donner une image synthétique de ce con- |
tenu a partir du désordre des divers fragments, en en respectant autant que v

possible la lettre.

L'année 1844, que Marx passa & Paris, scella le tournant décisif
dans 1'évolution qui le conduisit de 1'abstraction philosophique & une con-
ception socialiste concréte. L'évolution qui fit du démocrate Tibéral un
socialiste fut paralléle, on le sait, a celle qui 1'amena, venant de la phi-




- 24 -

Hegelschen Philosophie zur Beschaftigung mit der kapitalistischen Ukonomie

und mit der Geschichte der Klassenkdmpfe fiinrte. Ihr Ausgangspunkt war die
Einsicht in die Unzulanglichkeit der Hegelschen Geschichtsphilosophie. Diese
Unzulanglichkeit wurde fiir Marx konkret sichtbar 1in der Fruchtlosigkeit der
Versuche der Jung-Hegelianer, die geschichtliche Aufgabe auf die Bildung eines
anderen "BewuBtseins" zu beschranken.

Fiir Hegel war der Sinn der Geschichte die Verwirklichung einer sitt-
Tichen Idee. Diese sittliche Idee verwirklicht sich dadurch, daB die Wirklich-
keit zum BewuBtsein ihrer selbst kommt. Der Gegensatz zwischen Wirklichkeit
und Idee hebt sich daher auf im Prozefl des BewuRtwerdens. In diesem ProzeB
verwandelt sich das Objekt in das Subjekt.

Marx ist zwar von derselben Zielsetzung der Objekt-Subjekt-Verwand-
lung ausgegangen, gelangte aber schon 1843 zu der Einsicht, daB sie sich nicht
bToB im BewuBtsein vollziehen kann. Er faBte sie als eine noch bevor§{ehende
Aufgabe auf. Diese Aufgabe diirfe sich nicht in der Abstraktion des BewuBtseins
vollziehen, vielmehr sei ihre Voraussetzung, daB der Objekt-Subjekt-Gegensatz
in der gesellschaftlichen Wirklichkeit selbst aufgehoben werde.

Wahrend Hegel, wie es Marx 1843 in der Xritik des Hegelschen Staats-—
rechtes schrieb, "liberall die Idee zum Subjekt macht", wollte Marx also den
wirklichen Menschen zum Subjekt machen.

Die Kritik am Hegelianismus bewegt sich in diesen Jahren noch ganz
in der Gegeniiberstellung von BewuBtsein und Sein, von Idee und Wirklichkeit,
von Denken und Leben, von Abstraktion und Gegenstand, von Geist und Sinn. In
zahTlosen Synonymen kehren ahnliche Gegeniiberstellungen in den Marxschen
Schriften von 1843 und 1844 immer wieder. Nur gelegentlich tritt der Ausdruck
"Materie" oder "materiell" dabei auf. Das geschieht dann aber immer in Zusammen-

hangen, die ihn dem Sinn nach, im Gegensatz zum Abstrakt-Ideellen, mit "real",
"konkret" oder, nach einem von Marx besonders beliebten Ausdruck, mit “sinnlich"
gleichstellen — und auch dann nur, wenn nicht von der Wirklichkeit iiberhaupt

die Rede ist, sondern bloR von der natiirlichen oder gegenstdndlichen Umwelt der
Menschen. "Materiell” bedeutet hier (wie auf S. 159 ausdriicklich festgestellt
wird) "gegenstandlich", nicht "wirklich" {liberhaupt; und die "Vergegenstand-
lichung" des Wirklichen ist eines jener Merkmale des durch den Kapitalismus
"entmenschlichten" BewuBtseins, die der Sozialismus zusammen mit dem Gegensatz

von "Spiritualismus und Materialismus" (S. 121/602) aufzuheben hat.



- 25 -

losophie hégélienne, a s'occuper de 1'économie capitaliste et de 1'histoire
des luttes de classes. Son point de départ fut la découverte de 1'insuffi-
sance de la philosophie hégélienne de 1'histoire, qui Tui apparaissait con-
crétement dans la stérilité des tentatives des Jeunes Hégéliens de Timiter
la tdche de 1'histoire @ la formation d'une autre "conscience".

Pour Hegel, Te sens de 1'histoire était la réalisation d'une idée
morale, laquelle s'opére lorsque la réalité prend conscience d'elle-méme.
L'opposition entre réalité et idée se dépasse ainsi dans le processus de
prise de conscience par lequel 1'objet se transforme en sujet.

Marx est certes parti de ce méme objectif, la transformation de
1'objet en sujet, mais dés 1843 il considérait que celle-ci ne peut pas
s'accomplir seulement dans la conscience. Il la concevait comme une téache
encore entiére devant opérer ailleurs que dans 1'abstraction de la conscience
et ayant méme comme condition la suppression de 1'opposition entre objet et
sujet dans la réalité sociale elle-méme.

Ainsi, tandis que Hegel, comme Marx 1'écrivait en 1843 dans la
Critique de la philosophie du droit de Hegel, "fait partout de 1'idée Te
sujet", Marx voulait faire de 1'homme réel Tle sujet.

La critique de 1'hégélianisme tourne encore entiérement, durant
ces années, autour de 1'opposition de la conscience et de 1'@tre, de 1'idée
et de la réalité, de la pensée et de la vie, de 1'abstraction et du concret,
de 1“§§prit et du sens. De telles antithéses reviennent constamment en syno-
nymes nombreux dans les écrits de Marx des années 1843 et 1844. L'expression
"matiére" ou "matériel" n'apparait qu'occasionnellement et toujours dans un
contexte qui, selon le sens et par opposition & la notion d'idée abstraite,
1'assimile a "réel", & "concret" ou, expression favorite de Marx, a "sen-
sible" - et seulement de surcroit quand il n'est pas question de la réalité
en général, mais simplement du milieu naturel ou objectif de 1'homme. "Maté-
riel" signifie ici (comme cela est dit expressément & la page 159/135) "ob-
jectif", et non "réel" en général. L' "objectivation" du réel est une des
caractéristiques de la conscience "aliénée" par le capitalisme, que le so-
cialisme doit abolir en méme temps que 1'opposition du "spiritualisme et du

matérialisme" (p. 121/94).



- 26 -

In den Manuskripten werden diese Unterscheidungen in viel klarerer
Form herausgearbeitet, indem Marx nicht bloB das konkrete Sein dem abstrak-
ten BewuBtsein gegeniiberstellt, sondern auch das konkrete Sein in seine we-
sentlichen Bestandteile zerlegt. Das geschieht zundchst in der Erdrterung
uber das Verhaltnis zwischen Mensch und Natur.

Weil der Mensch selbst ein gegenstandliches Wesen ist, "ist der
Mensch ein Teil der Natur" (S. 87/566). "Der Mensch ist die menschliche Na-
tur" (S. 159/649). Ziel der Entwicklung ist die Einheit von beiden, "die
vollendete Wesenseinheit des Menschen mit der Natur, die wahre Resurrektion
der Natur, der durchgefiihrte Naturalismus des Menschen und der durchgefiihrte
Humanismus der Natur" (S. 116/596). Das ist in bezug auf das Verhdltnis zwi-
schen Mensch und Natur die Aufhebung des Objekt-Subjekt-Gegensatzes durch
die Selbstverwirklichung des Menschen, das heiBt durch die vollkommene Ent-
faltung seiner natiirlichen Lebenskrafte. \\

Bis dahin aber verhdlt sich der Mensch zur Natur wie zu einem Ge-
genstand, wie ein der Natur entfremdetes Stlick Natur. "Als lebendiges Natur-
wesen ist er teils mit natiirlichen Kriften, mit Lebenskréften ausgeristet,
ein tdtiges Naturwesen; diese Krdfte existieren in ihm als Anlagen und Fahig-
keiten, als Triebe; teils ist er als natlirliches, leibliches, sinnliches,
gegenstandliches Wesen ein leidendes, bedingtes und beschranktes Wesen, wie
es auch das Tier und die Pflanze ist, das heiBt die Gegenstdnde seiner Triebe
existieren auBer ihm, als von ihm unabhdngige Gegenstinde, aber diese Gegen-
stande sind Gegenstinde seines Bedirfnisses, zur Betdtigung und Bestdtigung
seiner Wesenskrdfte unentbehrliche, wesentliche Gegensténde. Dal der Mensch
ein leibliches, naturkraftiges, lebendiges, wirkliches, sinnliches, gegen-
standliches Wesen ist, heit, daB er wirkliche, simnliche Gegensténde zum
Gegenstand seines Wesens, seiner LebensduBerung hat oder, daf er nur an wirk-
lichen, sinnlichen Gegenstinden sein Leben uBern kann. /Gegenstindlich, na-
tirlich, sinnlich seZn und sowohl Gegenstand, Natur, Sinn auBer sich haben
oder selbst Gegenstand, Natur, Sinn fiir ein drittes sein ist identisch. Der
Hunger ist ein natiirliches Bediirfnis; es bedarf also einer Natur auBer sich,
eines Gegenstandes aufer sich, um sich zu befriedigen, um sich zu stillen.
Der Hunger ist das gegenstdndliche Bediirfnis eines Leibes nach einem auBer
ihm seienden, zu seiner Integrierung und WesensduBerung unentbehrlichen Ge-



- 27 -

Dans les Marnuscrits, ces distinctions sont beaucoup plus clairement
exposées, en ce sens que Marx n'oppose pas seulement 1'étre concret a la con-
science abstraite, mais analyse les parties constituantes de 1'2tre concret.
IT le fait avant tout en examinant le rapport de 1'homme & Ta nature.

Parce que 1'homme est lui-méme un &tre objectif, "il est une partie
de Ta nature" (p. 87/62). "L'homme est la nature fwmaine" (p. 159/135). Le but
de 1'évolution est 1'unité des deux, "1'unité essentielle et achevée de 1'hom-
me avec la nature, la vraie résurrection de la nature, le naturalisme accompli
de 1'homme et 1'humanisme accompli de la nature" (p. 116/89). C'est ce qui
constitue, dans les relations entre 1'homme et Ta nature, 1'abolition de 1'op-
position entre objet et sujet par 1'autoréalisation de 1'homme, c'est-d-dire
par le développement complet de ses forces vitales naturelles.

Mais, jusque-l1a, 1'homme se comporte avec la nature comme envers un
objet, comme une partie aliénée de cette nature. "En tant qu'@tre naturel vi-
vant, il est d'une part pourvu de forces naturelles, de forces vitales, il est
un étre naturel actif; ces forces existent en Tui sous forme de dispositions,
de capacités, d'impulsions; en tant qu'étre naturel, physique, sensible, objec-
tif, i1 est d'autre part un &tre passif, déterminé et 1imité, comme 1'animal
et Ta plante, c'est-a-dire que les objets de ses impulsions existent en dehors
de lui, indépendamment de lui, tout en étant les objets de ses besoins, essen-
tiels et indispensables @ 1'exercice et a la confirmation de ses forces essen-
tie]]és\ Le fait que 1'homme est un eétre physique, €nergique, vivant, réel,
sensible, objectif, signifie que Tes objets de son &tre et de son expression
vitale sont réels et sensibles, ou qu'il ne peut exprimer sa vie que par des
objets réels et sensibles. /Etre objectif, naturel, sensible et de méme avoir
en dehors de soi objet, nature, sens, ou @tre soi-méme objet, nature, sens
pour un autre, c'est tout un. La faim est un besoin naturel qui a donc besoin
d'une nature, d'un objet en dehors de lui pour se satisfaire, pour s'apaiser.
La faim est Te besoin objectif que le corps a d'un objet se trouvant en dehors
de Tui et indispensable & son intégration et a la manifestation de son &tre. "
(p. 160-1/136-7)



- 28 -

genstande." (S. 160-1/650-1) Denn : "Ein Wesen, welches seine Natur nicht auBer
sich hat, ist kein natiirliches Wesen, nimmt nicht Teil am Wesen der Natur. Ein

Wesen, welches keinen Gegenstand auBer sich hat, ist kein gegenstdndliches We-

sen. Ein Wesen, welches nicht selbst Gegenstand fir ein drittes Wesen ist, hat

kein Wesen zu seinem Gegenstand , d.h. verhdlt sich nicht gegenstandlich, sein

Sein ist kein gegenstdandliches. Ein ungegenstandliches Wesen ist ein Unwesen."

(S. 161/651)/

Das Verhaltnis des Menschen zur Natur ist aber nicht das eines Objektes
zu einem anderen, sondern es ist ein tatiges, "energisches" (S. 161/651) Verhdlt-
nis. Weil der Mensch "sinnlich" ist, das heift Triebe und Bediirfnisse hat, "lei-
det" er (S. 161/651), und weil er "seine Leiden empfindet", ist er "ein leiden-
schaftliches Wesen" (S. 161/651). Die Leidenschaft, die "Passion" (S. 161/651)
ist also die treibende Kraft aller menschlichen Tatigkeit — eine Auffassung,
durch die Marx sich einerseits der Psychologie des Thomas von Aquino}\anderer-
seits der heutigen Tiefenpsychologie viel mehr nihert als der Hegelschen Bewuft-
seinsphilosophie. Was den Menschen hierin vom Tier unterscheidet, ist nur seine
Fahigkeit, sich seiner leidenden, das heiBt gegenstdndlichen und leidenschaft-
lichen Natur bewuBt zu werden und sich dadurch aus einem unbewuft Teidenden Ob-
jekt in ein bewuBtes leidenschaftliches Subjekt zu verwandeln, das seine Umwelt —
einschlieBlich der Natur — nach seinem Abbild zu gestalten strebt. "Der Mensch
eignet sich sein allseitiges Wesen auf eine allseitige Art an, also als ein to-
taler Mensch", nicht nur durch "Haben", sondern durch "Sehen, Horen, Riechen,
Schmecken, Fiihlen, Denken, Anschauen, Empfinden, Wollen, Tdatigsein, Lieben".

(S. 118/598) /Da also "die Geschichte selbst ein wirklicher Teil der Natur-
geschichte , des Werdens der Natur zum Menschen" ist, ist der Ausgangspunkt der
"wirklichen Wissenschaft" die Natur, ihr Endziel der Mensch : "Die Naturwissen-
schaft wird spdter ebensowohl die Wissenschaft von dem Menschen, wie die Wissen-
schaft von dem Menschen die Naturwissenschaft unter sich subsumieren; es wird
eine Wissenschaft sein." (S. 132/604)/

Die Gegenstandlichkeit de§—henschlichen Wesens kommt darin zum Aus-
druck, daB er "ein sinnliches Wesen", das heift mit Sinnen ausgeriistet ist. Diese
Sinne sind aber "nicht nur die flnf Sinne, sondern auch die sogenannten geisti-
gen Sinne, die praktischen Sinne (Wille, Liebe etc.)". Diese geistigen und prak-
tischen Sinne sind der eigentlich "menschliche Sinn", denn ihr Gegenstand ist



- 29 -

Car "un etre qui n'a pas sa nature en dehors de lui n'est pas un etre naturel,
il ne participe pas & 1'eétre de la nature. Un @tre qui n'a pas d'objet en de-
hors de lui n'est pas un é&tre objectif. Un @tre qui n'est pas lui-méme objet
pour un autre etre n'a pas d'@tre pour objet, c'est-a-dire ne se comporte pas
objectivement, son €tre n'est pas objectif. Un &tre non objectif est un non-
étre, un monstre" (p. 161/137)./
Mais 1a relation de 1'homme 3@ la nature n'est pas celle d'un objet

a un autre objet. C'est une relation active, "énergique" (p. 161/138). Parce
que 1'homme est "sensible", parce qu'il a des impulsions et des besoins, il
endure, il "souffre" (p. 161/138) et parce qu'il "ressent ses souffrances", il
est un "étre passionné" (p. 161/138). La “"passion" (p. 161/138) est donc la
force qui donne son impulsion & toute activité humaine — conception par laquelle
Marx s'apparente beaucoup plus & la psychologie thomiste d'une part et & Ta
psychologie des profondeurs moderne d'autre part, qu'é@ la philosophie hégélienne
de la conscience. Ce qui distingue en cela 1'homme de 1'animal, ce n'est que sa
capacité de prendre conscience de sa nature souffrante, c'est-a-dire objective
et passionnée, et de se transformer par 1a d'objet souffrant inconscient en su-
jet consciemment passionné qui s'efforce de modeler son milieu — y compris la
nature — @ son image. "L'homme s'approprie son étre universel d'une maniére uni-
verselle, donc en tant qu'homme total", non seulement par 1'"avoir", mais par
ses autres rapports humains avec le monde : "voir, entendre, sentir, godter,
touchéhi penser, contempler, ressentir, vouloir, agir, aimer" (p. 118/91).
/Etant donné donc que "1'histoire elle-méme est une partie réelle de 1'histoire
de la nature, de la transformation de la nature en homme", le point de départ

de la "science réelle" est la nature, son objectif final 1'homme : "La science
de Ta nature englobera plus tard aussi bien la science de 1'homme que la science
de 1'homme englobera la science de la nature : il y aura une seule science."

(p. 123/96)/

L'objectivité de 1'&tre humain s'exprime par le fait qu'il est un

"€tre sensible", c'est-a-dire pourvu de sens. Ces sens ne sont "pas seulement

au nombre de cing, mais comprennent également les sens dits spirituels, les sens
pratiques (vouloir, aimer, etc.)". Ces sens spirituels et pratiques constituent
le "sens humain" proprement dit, car leur objet est humain. L'autoréalisation de




- 30 -

menschlich. Die Selbstverwirklichung des Menschen setzt also voraus, daB er
die in dieser sinnlichen Veraniagung lebendigen Triebe an einem menschlichen
Gegenstand verwirklichen kann, also sowohl an einer vermenschlichten Mensch-
heit wie an einer "vermenschlichten Natur" (S. 120/601).

Die Arbeit der ganzen Weltgeschichte ist die Bildung der mensch-
lichen Sinne. Dabei ist die Ausbildung und Befriedigung der fiinf Sinne nur
eine Vorstufe. "Der unter dem rohen praktischen Bediirfnis befangene Sinn hat
auch nur einen bornierten Sinn" (S. 120/601). "Essen, Trinken und Zeugen etc.
sind zwar auch echt menschliche Funktionen"; nur "in der Abstraktion aber,
die sie von dem iibrigen Umkreis menschlicher Tatigkeit trennt und zu letzten
und alleinigen Endzwecken macht, sind sie tierisch" (S. 86/565). Aber erst
nachdem diese Bediirfnisse befriedigt sind, ist es moglich, "die Sinne des
Menschen menschlich zu machen (...), flir den ganzen Reichtum des menschlichen
und natiirlichen Wesens entsprechenden menschlichen Sinn zu schaffen“\(s. 121/
602). ‘

In diesem Werdegang spielt die Arbeit die entscheidende Rolle. Damit
der Mensch sich die Natur aneignen und sich dadurch selbst verwirklichen kann,
muf3 er sie zundachst als "seinen Lezb" (S. 87/566), als seinen Gegenstand be-
trachten. Es liegt in der Bestimmung des Menschen als eines bewufRten Wesens,
sich im "praktischen Erzeugen einer gegenstindlichen Welt", in der "Bearbettung
der unorganischen Natur" zu bewghren (S. 88/567). Dabei unterscheidet er sich
vom Tier dadurch, daB er nicht nur unter dem Druck des besonderen und unmittel-
baren Beduurfnisses produziert, sondern auch "frei", das heift im Hinblick auf
allgemeine und kiinftige Bediirfnisse, ja auch losgeldst vom Bediirfnis und nur
nach dem "inharenten MaR des Gegenstandes"; denn "der Mensch formiert (...)
auch nach den Gesetzen der Schonheit" (S. 88/568).

Die Geschichte ist also (S. 162/652) "die wahre Naturgeschichte des
Menschen", ein zielgerichteter SchopfungsprozeB, der "Entstehungsakt des
Menschen", aber zum Unterschied von der eigentlichen Naturgeschichte ein "ge-
wuBter Entstehungsakt", der sich durch das BewuBtsein "aufhebt", das heifit-aus
der Hegelschen Ausdrucksweise in die gewdhnliche Sprache libersetzt seinen Sinn
verwirklicht.

Die Arbeit ist also nicht bloB, wie es die Nationaldkonomie annimmt,
"Evwerbstatigkeit" (S. 46/518) eines "auf die striktesten Leibesbedlirfnisse
reduzierten Viehs" (S. 47/520), sondern sie ist das Mittel, wodurch der Mensch



- 3] -

1'homme présuppose donc que les impulsions existant dans cette disposition
sensible puissent trouver leur accomplissement par un objet humain, c'est-
d-dire aussi bien par une humanité humanisée que par une "nature humanisée"
(p. 120/94).

La fonction de toute 1'histoire universelle est la formation des
sens humains. La formation et la satisfaction des cing sens n'en sont que
le premier degré. "Le sens prisonnier du besoin pratique grossier n'a qu'une
signification Zimitée" (p. 120/94). "Manger, boire et procréer, etc., sont
des fonctions humaines authentiques"; "elles ne sont animales" que "lorsqu'
elles sont abstraitement séparées du reste des activités humaines et érigées
en fins derniéres et exclusives" (p. 86/61). Mais ce n'est qu'aprés la satis-
faction de ces besoins qu'il est possible de "rendre Aumains les sens de
1'homme (...), de créer le sens humain correspondant & la richesse intégrale
de 1'@&tre humain et naturel" (p. 121/94).

Le travail joue dans ce processus un rdle décisif. Pour que 1'homme
s'approprie la nature et se réalise & travers cette appropriation, il doit
d'abord la considérer comme "son corps" (p. 87/62), comme son objet. Le des-
tin de 1'homme en tant qu'étre conscient est de s'affirmer "par Ta produc-
tion d'un monde objectzf", "par la transformation de la nature inorganique"
(p. 88/63). Ce faisant, il se distingue de 1'animal en ce qu'il ne produit pas
seulement sous Tla pression des besoins particuliers et immédiats, mais aussi
”11br§mgnt", c'est-a-dire en considération de besoins généraux et futurs,
voire indépendamment des besoins et seulement d'aprés la "mesure inhérente de
1'objet", car "1'homme crée (...) également d'aprés les lois de la beauté"
(p. 88/64).

L'histoire est donc (p. 162/138) "la véritable histoire naturelle
de 1'homme", un processus créateur visant un but, "1'acte de naissance de

1'homme", mais, a la différence de 1'histoire naturelle proprement dite, "un
acte de naissance conscient", qui s'"abolit" par la conscience, c'est-a-dire,
pour traduire le langage hégélien en langage commun, qui réalise son sens.

Le travail n'est donc pas seulement, comme le veut 1'économie poli-
tique, une "activité lucrative" (p. 46/12) d'un "bétail réduit a ses besoins

strictement physiques" (p. 47/14), mais le moyen par lequel 1'homme abolit sa



- 32 -

sein Leiden aufhebt, sich aus einem Objekt in ein Subjekt der Geschichte ver-
wandelt. Die "eigene Arbeit des Menschen produziert" den wirklichen Menschen,
hebt den Gegensatz zwischen Natur und Mensch auf; der "wahre, wirkliche Mensch"
ist "das Resultat seiner eigenen Arbeit" (S. 156/645).

Daher die "menschliche Bestimmung und Wiirde" der Arbeit (S. 92/573),
daher auch ihr gesellschaftlicher und gesellschaftserzeugender Charakter :

"wie die Gesellschaft selbst den Menschen als Menschen produziert, so ist sie
durch ihn produziert" (S. 116/596).

"Die freie bewuBte Tatigkeit ist der Gattungscharakter des Menschen",
denn "in der Art der Lebenstdtigkeit liegt der ganze Charakter einer species",
und "das produktive Leben ist das Gattungsleben. Es ist das Leben erzeugende
Leben" (S. 88/567).

Also ist "fir den sozialistischen Menschen" (hier nimmt Marx das
Schlagwort des Jungsozialismus der Nachkriegszeit vorweg !) "die gagﬁe soge-
nannte Weltgeschichte nichts anderes als die Erzeugung des Menschen durch die
menschliche Arbeit, als das Werden der Natur fiir den Menschen" (S. 125/607).

In der bisherigen Phase dieses Werdeganges wird dieses Ergebnis aller-
dings mit der Entfremdung des Menschen vom Gegenstand seiner Tatigkeit und von
seiner Tdtigkeit selbst erkauft.

Die Bearbeitung der Natur ist eine gesellschaftliche Tdtigkeit, die
nur durch das Gesamtwirken der Menschen moglich ist. Dieser gesellschaftliche
Charakter der Arbeit aber bedingt bisher die Arbeitsteilung und damit das Pri-
vateigentum. Dieser Zustand und die daraus entstehende Entfremdung sind eine
notwendige Stufe der Entwicklung, weil der Mensch die Natur zum Gegenstand ma-
chen muB, bevor er die Einheit mit ihr bewuB3t verwirklichen kann; er muf sich
aus ihr erheben, bevor er sie zu sich erheben kann.

Der Begriff der Entfremdung hat in diesem Werk zentrale Bedeutung.

Er ist das eigentliche Bindeglied zwischen den rein philosophischen Teilen, die
sich mit Hegel auseinandersetzen, und den scheinbar auf einem ganz anderen Ge-
biet sich bewegenden Gkonomischen Teilen, die sich mit der Kritik an Smith und

Ricardo beschaftigen.



- 33 -

passivité, se transforme d'objet en sujet de 1'histoire. "Le travail propre-
ment dit de 1'homme produit" 1'homme réel, abolit la contradiction entre la
nature et 1'homme; "1'homme réel véritable" est "le résultat de son propre
travail™ (p. 156/132).

De 13 1a "destination et l1a dignité humaines" du travail (p. 92/
68), de 1& aussi son caractére social et de création sociale : "comme la so-
ciété elle-méme produit 1'homme en tant qu'homme, elle est produite par lui"
(p. 116/89).

"I.'action consciente libre est le caractére générique de 1'homme",
car "le caractére tout entier d'une espéce réside dans le mode de son acti-
vité vitale" et la "vie productive est la vie générique. C'est Ta vie pro-
duisant la vie" (p. 88/62).

Ainsi, "pour 1'homme socialiste" (Marx annonce ici le slogan du
Jeune Socialisme de 1'aprés-guerre !), "tout ce qu'on appelle l'histoire uni-
verselle n'est rien d'autre que la production de 1'homme par le travail hu-

main, que le devenir de la nature pour 1'homme" (p. 125/99).

: Toutefois, dans la phase antérieure de ce processus, ce résultat
n‘est Bbtenu que par 1'aliénation de 1'homme par rapport & 1'objet de son
action et a son action elle-méme.

La transformation de la nature est une activité sociale qui n'est
possible que par 1'action commune des hommes. Or, ce caractére social du
travail a entrainé jusqu'ici la division du travail et de ce fait la propriété
privée. Cet état de choses et 1'aliénation qui en résulte constituent une
étape nécessaire de 1'évolution, parce que 1'homme doit commencer par objec-
tiver la nature, avant de pouvoir réaliser consciemment son unité avec elle;
i1 doit s'en dégager avant de pouvoir 1'élever jusqu'a lui.

Le concept d'aliénation a dans cette oeuvre une signification cen-
trale. I1 est le lien proprement dit entre les parties purement philosophiques,
qui traitent de Hegel, et les parties &conomiques, qui explorent un domaine
tout & fait différent en apparence et s'occupent de 1a critique de Smith et

de Ricardo.




- 34 -

Die einfachste philosophische Formel fiir die Entfremdung ist der
"Gegensatz von Objekt und Subjekt" (S. 155/643). Dieser Gegensatz ist iden-
tisch mit dem Gegensatz von "Vergegenstdndlichung und Selbstbestdtigung”,
von "Notwendigkeit und Freiheit", "Gattung und Individuum" (S. 114/594). Alle
Entfremdung ist Tetzten Endes Entfremdung eines Menschlichen von einem Mensch-
lichen. "Die Entfremdung des Menschen (...) driickt sich aus in dem Verhdltnis,
in welchem der Mensch zu den anderen Menschen steht" (S. 89/569). Indem der
Mensch den Dingen, die er zum Leben braucht, und den Produkten seiner Arbeit
als "einem fremden, feindlichen, mdachtigen, von ihm unabhdngigen Gegenstand"
entgegentritt, tritt er in einen Gegensatz zu seiner "vergegenstandlichten
Arbeit" selbst und zu einem "fremden, feindlichen, mdchtigen, von ihm unab-
hangigen Menschen, der Herr dieses Gegenstandes ist". Der konkrete Ausdruck
der Entfremdung in der heutigen Gesellschaft ist also die Klassentrennung durch
das Privateigentum. Dieses bedingt die "unfreie Arbeit" als "Tatigkeit im
Dienst, unter der Herrschaft, dem Zwang und dem Joch eines anderen Menschen"
(S. 90-1/570).

Das Privateigentum als notwendiges Ergebnis der "entduPRerten Arbeit"
(S. 91/571) Tliegt also der Entfremdung zugrunde. Entfremdete Arbeit aber be-
deutet entfremdetes Leben, entfremdete Menschheit, und zwar nicht nur von
seiten des Arbeiters, sondern auch "von seiten des Nicht-Arbeiters" (S. 91/
571); der Besitzende wird dadurch ebenso entmenscht wie der Nicht-Besitzende.
"Die Entfremdung erscheint sowohl darin, daB mein Lebensmittel eines andern
ist, daB das, was mezn Wunsch, der unzugdngliche Besitz eines andern ist, als
daB jede Sache selbst ein anderes als sie selbst, als daB meine Tdtigkeit ein
anderes, als endlich — und das gilt auch fiir den Kapitalisten — daB tiberhaupt
die urmenschliche Macht herrscht" (S. 136/619). Die Selbstentfremdung des Men-
schen durch den Besitz duBert sich fiir alle Menschen in der Herrschaft des
Habens, also des Objekts, iiber das Sein, also das Subjekt. Das bedeutet eine
Verarmung "aller physischen und geistigen Sinne" — eine "absolute Armut" des
"menschlichen Wesens" iiberhaupt.

Marx miBt dabei der Entfremdung von der Tatigkeit, also dem Problem
der Arbeitsfreude, die gleiche Bedeutung bei wie der Entfremdung von dem Arbeits-
produkt, also dem Problem der Ausbeutung. "Worin besteht nun die EntduBerung der
Arbeit ? Erstens, daB die Arbeit dem Arbeiter duBerlich ist, das heiBt nicht zu



- 35 -

La formule philosophique la plus simple de 1'aliénation est “1'op-
position de l'objet et du sujet" (p. 155/130). Cette opposition est identique
a 1'opposition entre "objectivation et auto-affirmation", "nécessité et 1i-
berté", "genre et individu" (p. 114/87). Toute aliénation est en dernier res-
sort aliénation d'un humain par rapport & un autre humain. "L'aliénation de
1'homme (...) s'exprime dans le rapport entre cet homme et les autres hammes"
(p. 89/65). Tandis que 1'homme s'oppose aux choses dont il a besoin pour vi-
vre et aux produits de son travail, comme s'il s'agissait "d'un objet étran-
ger, hostile, puissant et indépendant de 1ui", il entre en contradiction avec
son “travail objectivé" lui-méme et avec un homme "é&tranger, hostile, puis-
sant et indépendant de lui, qui est maitre de cet objet". L'expression con-
créte de 1'aliénation dans la société actuelle est donc la séparation des
classes par la propriété privée. Celle-ci entraine le "travail non Tibre" en
tant qu'"activité au service et sous la domination, la contrainte et le joug
d'un autre homme" (p. 90-1/66).

La propriété privée comme résultat nécessaire du "travail aliéné"
(p. 91/67) est par conséquent la base de 1'aliénation. Or le travail aliéné
signifie vie aliénée, humanité aliénée, non seulement pour le travailleur,
mais également "pour le non-travailleur" (p. 91/69); par 13, le possédant
est déshumanisé tout comme le non-possédant. "L'aliénation apparait aussi
bien dans le fait que mes moyens de subsistance appartiennent & un autre, que
ce qui\gst mon désir est la propriété inaccessible d'un autre, que dans le
fait que chaque chose est autre chose qu'elle-méme, que mon activité est autre
chose qu'elle-méme, et que, enfin — et c'est vrai aussi du capitaliste —,
c'est somme toute la puissance infumaine qui régne en général" (p. 136/109).
L'auto-aliénation de 1'homme par la possession s'exprime pour tous les hommes
par la domination de 1'avoir, donc de 1'objet, sur 1'&tre, donc sur le sujet.
Cela signifie un appauvrissement de "tous les sens physiques et intellectuels"
— la "pauvreté absolue" de "1'@tre humain" en général.

De ce fait, Marx attribue & 1'aliénation par rapport a 1'activité,
et donc au probléme de la joie au travail, la méme signification qu'a 1'alié-
nation par rapport au produit du travail, c'est-a-dire au probléme de 1'ex-
ploitation. "En quoi consiste dés lors 1'aliénation du travail ? D'abord en

ceci que Te travail est extériewr au travailleur, autrement dit qu'il n'appar-




- 36 -

seinem Wesen gehort, dal3 er sich daher in seiner Arbeit nicht bejaht, sondern
verneint, nicht wohl, sondern ungliicklich fiih1t, keine freie physische und
geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis abkasteit und seinen Geist
ruiniert. Der Arbeiter fiih1t sich daher erst auBer der Arbeit bei sich, und
in der Arbeit auBer sich, Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn
er arbeitet, ist er nicht zu Hause. Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig,
sondern gezwungen, Zwangsarbeit. Sie ist daher nicht die Befriedigung eines
Bediirfnisses, sondern sie ist nur ein Mi{ttel, um die Bediirfnisse auBer ihr

zu befriedigen." (S. 85-6/564)/Und etwas weiter : Das "Verhdltnis der Arbeit
zum Akt der Produktion" ist "das Verhdltnis des Arbeiters zu seiner eignen
Tatigkeit als einer fremden, ihm nicht angehtrigen, die Tatigkeit als Leiden,
die Kraft als Ohnmacht, die Zeugung als Entmannung, die eigene physische und
geistige Energie des Arbeiters, sein personliches Leben — denn was ist Leben
anderes als Tdatigkeit — als eine wider ihn selbst gewendete, von ihm\unabhﬁn-
gige, ihm nicht gehtrige Tatigkeit" (S. 86/565)./ |

Allerdings leiden nicht alle Menschen auf dieselbe Art unter dieser
allgemeinen Entmenschlichung. "Wenn das Produkt der Arbeit nicht dem Arbeiter
gehort, eine fremde Macht ihm gegeniiber ist, so ist dies nur dadurch moglich,
daB es einem anderen Menschen auBer dem Arbeiter gehdrt. Wenn seine Tatigkeit
ihm Qual ist, so muB sie einem anderen GemuR und die Lebensfreude eines anderen
sein. Nicht die Gotter, nicht die Natur, nur der Mensch selbst kann diese fremde
Macht iiber den Menschen sein." (S. 90/570)

Daher ist der gesellschaftliche Ausdruck der Entfremdung der Interessen-
gegensatz zwischen Besitzern und Nicht-Besitzern der Arbeitsmittel. Im Gkono-
mischen Teil des Werkes wird dieser Interessengegensatz analysiert und mit Sdtzen
begriindet, die alle wesentlichen Grundgedanken des Kapitals bereits enthalten,
von der Betrachtung der Arbeit als einer Ware bis zu der These vom Wachstum der
Verelendung und der Interessengegensdtze. Dieser Teil steht ungefdhr auf der-
selben Reifestufe wie der Vortrag iiber Loknarbeit und Kapital des Jahres 1847.
Besonders bemerkenswert ist hier vor allem, daB das kapitalistische Ausbeutungs-
verhdltnis statt als bloBes Wertmengenverhdltnis durchgehend als Machtverhdltnis,
als Ergebnis einer ungleichen sozialen Machtverteilung dargestellt wird. Bemer-
kenswert ist ferner, daB hier nicht die Sprache der rein wissenschaftlichen,
scheinbar wertfreien Analyse des Seienden gesprochen wird, sondern daB die sitt-



- 37 -

tient pas a son étre, que par conséquent le travailleur ne s'affirme pas,
mais se nie dans son travail, qu'il ne s'y sent pas & 1'aise, mais malheu-
reux, qu'il ne développe aucune énergie physique et intellectuelle libre,
mais mortifie son corps et ruine son esprit. I1 en résulte que le travail-
leur ne se sent lui-méme qu'en dehors du travail, et qu'au travail il n'est
plus lui-méme. I1 est chez lui quand il ne travaille pas, et quand il tra-
vaille, il n'est pas chez lui. Son travail n'est donc pas volontaire, mais
contraint; i1 est travail forcé. I1 n'est donc pas la satisfaction d'un be-
soin, mais seulement un moyen de satisfaire des besoins hors du travail."
(p. 85-6/60). /Et un peu plus loin : Le "rapport du travail a 1'acte de pro-
duction" est "le rapport du travailleur & sa propre activité comme activité
étrangére ne lui appartenant pas, 1'activité comme souffrance, la force com-
me impuissance, la procréation comme castration, 1'énergie physique et in-
tellectuelle propre du travailleur, sa vie personnelle — car qu'est-ce que
la vie si ce n'est activité — comme activité dirigée contre lui, indépen-
dante de lui et ne lui appartenant pas." (p. 86/61)/

Sans doute tous les &tres humains ne souffrent-ils pas de cette dés-
humanisation générale de la méme maniére. "Si le produit du travail n'appar-
tient pas au travailleur, s'il est une puissance étrangére en face de lui, ce-
la n'est possible que parce qu'il appartient & un autre homme en dehors du
travatlleur. Si son activité est pour le travailleur un tourment, c'est qu'elle
est joh{ssance et joie de vivre d'un autre. Ni Tles dieux, ni la nature ne peu-
vent étre cette puissance étrangére au-dessus des hommes; 1'homme seul peut
1'8tre." (p. 90/66)

De ce fait, 1'expression sociale de 1'aliénation est 1'opposition
d'intéréts entre propriétaires et non-propriétaires des moyens de production.
Dans la partie économique de 1'oeuvre, cette opposition d'intéréts est analysée
et fondée sur des propositions qui contiennent déja 1'essentiel des pensées
fondamentales du Capital, depuis le travail considéré comme une marchandise
jusqu'a la thése de 1'accroissement du paupérisme et des antagonismes d'inté-
réts. Cette partie présente approximativement le méme degré de maturité que
1'exposé sur Salaire et capital de 1847. I1 faut surtout remarquer ici que Te
rapport d'exploitation capitaliste n'est pas présenté comme un simple rapport
quantitatif de valeurs, mais constamment comme un rapport de forces, comme le
résultat d'une répartition sociale inégale du pouvoir. I1 faut aussi remarquer

que la langue n'est pas ici celle de 1'analyse purement scientifique et appa-



- 38 -

liche Emporung, die dieser Analyse zugrunde liegt, offen zutage tritt in der
ausdriicklichen Verbindung des Gedankens der Enteignung mit dem Gedanken der
Entfremdung und der Entmenschlichung. Charakteristisch dafiir ist zum Beispiel
folgender Satz : "Die Entfremdung des Arbeiters in seinem Gegenstand driickt
sich nach nationalokonomischen Gesetzen so aus, daf, je mehr der Arbeiter pro-
duziert, er um so weniger zu konsumieren hat, daB, je mehr Werte er schafft,
er um so wertloser, um so unwiirdiger wird, daB, je geformter sein Produkt, um
so miBformiger der Arbeiter, daB, je zivilisierter sein Gegenstand, um so
barbarischer der Arbeiter, daB, um so mdchtiger die Arbeit, um so ohnmdchtiger
der Arbeiter wird, daB, je geistreicher die Arbeit, um so mehr geistlos und
Naturknecht der Arbeiter wurde." (S. 84/563)

/Es finden sich auch sonst in diesem Gkonomischen Teil Stellen genug,
die gerade auf Grund der Verbindung der kilhnen dialektischen Kritik mit leiden-
schaftlicher sittlicher Anklage den gldnzendsten Teilen des Kommunistischen
Manifests an die Seite gestellt werden konnen; so die Kritik am angeblich un-
kapitalistischen Charakter der Grundrente (S. 75-77/553-555), die Skizze der
Entwicklung von Merkantilismus iiber die Physiokratie zur kapitalistischen
Nationalokonomie (S. 107-110/584-589), die Kritik des Geldes (S. 127-129/608-
613 und S. 147-149/633-636). Diese Stellen sind aber weniger interessant durch
ihren okonomischen Gedankeninhalt an sich, der in spdteren Werken noch genauer
ausgearbeitet worden ist, als durch ihre ausgesprochene ethische Motivierung,
die sich nur in diesem Werk mit solcher Ausdriicklichkeit und systematischen
Geschlossenheit vorfindet.

"Erst durch die entwickelte Industrie, i.e. durch die Vermittlung
des Privateigentums wird das ontologische Wesen der menschlichen Leidenschaft
sowohl in seiner Totalitdt als in seiner Menschlichkeit; die Wissenschaft vom
Menschen ist also selbst ein Produkt der praktischen Selbstbetdtigung des
Menschen; der Sinn des Privateigentums — losgeldst von seiner Entfremdung —
ist das Dasein der wesentlichen Gegenstinde fir den Menschen, sowohl als Gegen-
stand des Genusses, wie der Tatigkeit." (S. 145/631) Man sieht, wie die Ge-
schichte der Industrie und das gewordene gegenstdndliche Dasein der Industrie
das aufgeschlagene Buch der menschlichen Wesenskrdfte, die sinnlich vorliegende
menschliche Psychologie ist, die bisher nicht in ihrem Zusammenhang mit dem
Wesen des Menschen, sondern immer nur in einer &duBeren Niitzlichkeitsbeziehung



- 39 -

remment objective de 1'étre, et que Ta révolte morale dont procéde cette ana-
lyse se manifeste expressément dans le rattachement de la pensée de 1'expro-
priation a celle de 1'aliénation et de la déshumanisation. La citation qui
suit en est un exemple caractéristique : "L'aliénation du travailleur dans
son objet s'exprime d'aprés les lois de 1'économie politique de la facon sui-
vante : plus le travailleur produit, moins il a & consommer, plus il crée de
valeurs, moins i1 a lui-méme de valeur et de dignité, plus son produit a de
forme, plus Te travailleur est difforme, plus son objet est civilisé, plus

il est barbare, plus le travail est puissant, plus le travailleur est impuis-
sant, plus Tle travail est riche d'esprit, plus le travailleur en est dépourvu
et se soumet & Ta nature." (p. 84/59)

/TI1 y a encore bien d'autres passages dans cette partie économique
qui, précisément en vertu du lien entre la critique dialectique audacieuse et
1'accusation morale passionnée, supportent la comparaison avec les parties les
plus brillantes du Manifeste communiste; ainsi la critique du caractére pré-
tendument non capitaliste de la rente fonciére (p. 75-77/49-52), 1'esquisse de
1'évolution du mercantilisme & 1'économie capitaliste en passant par la physio-
cratie (p. 107-110/79-83), la critique de 1'argent (p. 127-129/100-102 et 147-
149/121-123). Ces passages présentent toutefois moins d'intérét par le contenu
de la pensée économique, qui fut encore approfondi ultérieurement, que par une
motivation &thique prononcée qu'on ne trouve dans aucune autre oeuvre avec au-
tant de\netteté et de concision systématique.

"La nature ontologique de la passion humaine ne se réalise dans sa
totalité et son humanité que par 1'industrie développée, c'est-a-dire par la
médiation de Ta propriété privée; la science de 1'homme est donc elle-méme un
produit de 1'activité pratique propre de 1'homme; le sens de la propriété
privée — 1ibérée de son aliénation — est 1'existence des objets essentiels
pour 1'homme, tant comme objets de la jouissance que comme objets de 1'acti-
vite." (p. 145/119) "On voit comment 1'histoire de 1'industrie et 1'existence
devenue objective de 1'industrie sont le Zivre ouvert des forces essentielles de
L'homme, sa psychologie concrétement présente, qui n'était pas congue jusqu'ici
en relation avec 1'essence de 1'homme, mais toujours uniquement dans un rapport

extérieur utilitaire." (p. 121/94) "Dans 1'industrie matérielle ordinaire",



- 40 -

gefaBt wurde." (S. 121/602) "In der gewdhnlichen, materiellen Industrie" (...)
"haben wir unter der Form simnlicher, fremder, niitzlicher Gegenstinde, unter
der Form der Entfremdung, die vergegenstindlichten Wesenskridfte des Menschen
vor uns. Eine Psychologie, fiir welche dies Buch, also gerade der sinnlich
gegenwdrtigste, zuganglichste Teil der Geschichte zugeschlagen ist, kann
nicht zur wirklichen inhaltvollen und reellen Wissenschaft werden." (S. 121-
122/602-603) Die Vergegenstandlichung der Natur durch die Industrie hat also
nicht bloB neue materielle Reichtiimer, sondern auch neue Erkenntnismoglich-
keiten geschaffen, zu denen dem Menschen erst durch seine Entausserung vom
Objekt der Zugang vermittelt werden konnte, und von denen auch Marx hdatte
sagen konnen : "Erwirb es, um es zu besitzen"./

Die spater im Elend der Philosophie und im Kommunistischen Manifest
weiter ausgearbeitete These von der Notwendigkeit der kapitalistischen Ent-
wicklung als Vorstufe zum Sozialismus, wird hier vertreten mit der Bégrﬁndung,
daB die entfremdete Arbeit erst die Bedingungen schafft, die zur endqiiltigen
Aufhebung dieser Entfremdung gehoren.

Die Aufhebung der Entfremdung als Selbstverwirklichung des Menschen
kann demnach nur darin bestehen, daB der verduBerte Gegenstand, der der Ent-
fremdung zugrunde liegt, selbst wieder vermenschlicht wir. Vermenschlichung
aber bedeutet hier konkret nichts anderes als Vergesellschaftung, als Her-
stellung des "wahrhaft menschlichen und sozialen Eigentums" an Stelle des
Privateigentums und durch dieses hindurch.

Das entfremdete Verhdlitnis vom Menschen zum verduBerten Gegenstande
seiner Tdatigkeit kann nur dadurch ein Ende nehmen, daB dieser Gegenstand selbst
menschlich wird. "Der Mensch verliert sich nur dann nicht in seinem Gegenstand,
wenn dieser ihm als menschlicher Gegenstand oder gegenstdndlicher Mensch wird.
Dies ist nur moglich, indem er ihm als gesellschaftlicher Gegenstand und er
selbst sich als gesellschaftliches Wesen, wie die Gesellschaft als Wesen fir
ihn in diesem Gegenstand wird. Indem daher iiberall einerseits dem Menschen in
der Gesellschaft die gegenstdndliche Wirklichkeit als Wirklichkeit der mensch-
Tichen Wesenskrdfte, als menschliche Wirklichkeit und darum als Wirklichkeit
seiner eigenen Wesenskrafte wird, werden ihm alle Gegenstdnde als die Vergegen-
stindlichung seiner selbst, als die seine Individualitdt bestdtigenden und ver-

wirklichenden Gegenstdnde, als seine Gegenstande, das heiBt Gegenstand wird er



- 4] -

(...) "nous avons devant nous les forces essentielles objectivées de 1'homme
sous la forme d'objets sensibles, étrangers , utiles, sous la forme de 1'alié-
nation. Une psychologie pour laquelle ce livre, c'est-a-dire précisément la
partie la plus sensiblement présente et accessible de 1'histoire, reste fermé,
ne peut devenir une science vraiment riche et réelle." (p. 121-122/95) L'ob-
jectivation de la nature par 1'industrie n'a donc pas seulement créé de nou-
velles richesses matérielles, mais aussi de nouvelles possibilités de connais-
sance auxquelles 1'homme pouvait seulement avoir accés en se dessaisissant de
1'objet et dont Marx aurait pu dire lui aussi : "Acquiers-les pour les possé-
der."/

La thése ultérieurement approfondie dans la Misére de la philosophie
et le Manifeste communiste, selon laquelle le développement du capitalisme est
une étape nécessaire vers le socialisme, est représentée ici par 1'idée que le
travail aliéné crée les conditions qui rendront possible 1'abolition défini-
tive de cette aliénation.

L'abolition de 1'aliénation par 1'autoréalisation de 1'homme ne peut
donc consister qu'en la réhumanisation de 1'objet aliéné qui est @ la base de
1'aliénation. Humanisation ne signifie cependant ici concrétement rien d'autre
que socialisation, établissement de la "véritable propriété humaine et sociale"
a la place de la propriété privée et & travers celle-ci.

‘ Le rapport d'aliénation de 1'homme & 1'objet aliéné de son activité
ne peuf\prendre fin que si cet objet méme devient humain. "L'homme ne se perd
pas dans son objet que si celui-ci devient pour lui objet Aumain ou homme ob-
jectif. Ce n'est possible que si 1'objet devient pour lui un objet social et
s'il devient lui-méme pour soi un &tre social, comme la société devient pour
Tui un étre dans cet objet. Ainsi, d'une part, tandis que partout dans la so-
ciété la réalité objective devient pour 1'homme la réalité des forces humaines
essentielles, la réalité humaine et par conséquent la réalité de ses propres
forces essentielles, tous les objets deviennent pour lui sa propre objectiva-
tion, la confirmation et la réalisation de son individualité, ses objets, c'est-

a-dire qu'il devient objet Zui-méme." (p. 119/92-93)



- 42 -

selbst." (S. 119/599)

Die Aufhebung des Privateigentums ist also mehr als die bloBe Ver-
wirklichung eines Arbeiterinteresses. Sie ist "die vollstdndige Emanzipation
aller menschlichen Sinne und Eigenschaften" (S. 118/599), die Produktion des
Menschen im "ganzen Reichtum seines Wesens, des reichen und tief allsinnigen
Menschen" (S. 121/602). "Damit der "Mensch" zum Gegenstand des sinnlichen Be-
wuBtseins und das Bediirfnis des "Menschen als Menschen" zum Bediirfnis werde,
dazu ist die ganze Geschichte die Vorbereitungsgeschichte." (S. 123/604)

Reichtum bedeutet hier nicht bloB Befriedigung von Bedirfnissen,
sondern — und dazu ist die Entfremdung als Mittel zur Erweckung von Bedirf-
nissen notwendige Vorstufe — Vermehrung der Bedirfnisse. Nur handelt es sich
hier nicht mehr um die "gemeinen Bediirfnisse" (S. 122/603) nach &uBeren Gegen-
stdanden, sondern um das Bedirfnis des Menschen nach menschlichen Befriedigun-
gen. "Man sieht, wie an die Stelle des nationalokonomischen R@ichtuﬁé\und
Elendes der reiche Mensch und das reiche menschliche Bedurfnis tritt. Der reiche
Mensch ist zugleich der einer Totalitdt der menschlichen LebensauBerung bediirf-
tige Mensch. Der Mensch, in dem seine eigene Verwirklichung, als innere Notwen-
digkeit, als Not existiert. Nicht nur der Reichtum, auch die Armut des Menschen
erhdlt gleichmdBig — unter Voraussetzung des Sozialismus — eine menschliche und
daher gesellschaftliche Bedeutung. Sie ist das passive Band, welches dem Men-
schen den groBten Reichtum, den anderen Menschen, als Bediirfnis empfinden 14dRt.
/Die Herrschaft des gegenstdndlichen Wesens in mir, der sinnliche Ausbruch meiner
Wesenstdtigkeit ist die Leidenschaft, welche hier damit die Tdtigkeit meines
Wesens wird."/ (S. 123-124/605)

An die Stelle des Bediirfnisses nach Geld als das "einzige von der
Nationaldkonomie produzierte Bedurfnis" (S. 127/609), als das bloB quantitative
und darum "maBlose und unmdBige" (S. 127/609) Bediirfnis, das den Menschen "zum
erfinderischen und stets kalkulierenden Sklaven unmenschlicher, raffinierter,
unnaturlicher und eingebildeter Gellste" macht (S. 127/609), an die Stelle dieses
"rohen Bediirfnisses" (S. 127/609) tritt dann das "menschliche Bediirfnis".

Dieses ist zundchst das natiirliche Bediirfnis schlechthin, wie etwa das
Bedirfnis nach Nahrung, nach "Licht, Luft und Reinlichkeit" (S. 128/610), "phy-
sischer Bewegung" (S. 129/612) usw.; es ist aber dariiber hinaus das Bediirfnis des

Menschen nach dem Menschen. "Was mir aber mein Leben vermittelt, das vermittelt



- 43 -

L'abolition de la propriété privée est donc plus que la simple réa-
Tisation d'un intérét du travailleur. Elle est "1'émancipation compléte de
tous les sens humains et de toutes les qualités humaines" (p. 118/92), elle
produit 1'homme dans "toute la richesse de son étre, 1'homme riche et en
pleine possession de tous ses sens" (p. 121/94). "Toute 1'histoire est 1'his-
toire de la préparation par laquelle 1'"homme" devient 1'objet de la cons-
cience sensible et le besoin de "1'homme en tant qu'homme" le besoin en gé-
néral." (p. 123/96)

Richesse ne signifie pas simplement ici satisfaction des besoins,
mais — et 1'aliénation comme moyen d'éveiller des besoins est a cet effet
une étape préalable nécessaire — accroissement des besoins. Seulement i1 ne
s'agit plus de "besoins vulgaires" (p. 122/95) dirigés vers des objets exté-
rieurs, mais du besoin de 1'homme dirigé vers des satisfactions humaines. "On
voit comment 1'homme riche et le besoin huwmain riche apparaissent a la place
de la richesse et de la misére de 1'économie politique. L'homme riche est tout
d la fois 1'homme qui a besoin d'une totalité de la manifestation vitale hu-
maine, 1'homme en qui sa propre réalisation existe comme nécessité intérieure,
comme besoin. Non seulement la richesse, la pauvreté aussi revét — avec le
socialisme — une signification Zumaine et par conséquent sociale. Elle est le
1ien passif qui fait que 1'homme ressent la richesse la plus grande, 1'autre
homme, comme un besoin. /La domination de 1'&tre objectif en moi, le jaillis-
semenf\sensib1e de mon activité essentielle est la passion, qui devient ainsi
1'activité de mon &tre."/ (p. 123-124/97)

A la place du besoin d'argent, qui est "1'unique besoin produit par
1'économie politique" (p. 127/100), & Ta place du besoin purement quantitatif,
donc "sans mesure et démesuré" (p. 127/100), qui fait de 1‘'homme "un esclave
tnventif et toujours calculateur de désirs inhumains, raffinés, artificiels
et <maginaires" (p. 127/100), & la place de ce "besoin grossier" apparait "le
besoin humain" (p. 127/100-101).

Celui-ci est d'abord et tout bonnement le besoin naturel, tel le
besoin de nourriture, le besoin "de lumiére, d'air et de propreté" (p. 128/
101), de "mouvement physique" (p. 129/101), etc.; mais c'est en plus le besoin

de 1'homme pour 1'homme. "Ce qui sert de médiateur a ma vie, sert également




- 44 -

mir auch das Dasein der andren Menschen fiir mich. Das ist fir mich der andre
Mensch." (S. 145/631) "Setze den Menschen als Menschen und sein Verhdltnis

zur Welt als ein menschliches voraus, so kannst du Liebe nur gegen Liebe aus-
tauschen, Vertrauen nur gegen Vertrauen etc. Wenn du die Kunst geniefen willst,
muBt du ein kiinstlerisch-gebildeter Mensch sein; wenn du Einfluf auf andre
Menschen ausiiben willst, muBt du ein wirklich anregend und fordernd auf andre
Menschen wirkender Mensch sein. Jedes deiner Verhdltnisse zum Menschen — und

zu der Natur — muB eine bestimmte, dem Gegenstand deines Willens entsprechende
KuBerung deines wirklichen individuellen Lebens sein. Wenn du Tiebst, ohne Ge-
genliebe hervorzurufen, das heifft, wenn dein Lieben als Lieben nicht die Gegen-
liebe produziert, wenn du durch eine LebenséuBerung als liebender Mensch dich
nicht zum geliebten Menschen machst, so ist deine Liebe ohnmdachtig, ein Ungliick."
(S. 149/636)

/"Die Gesellschaft (...) ist die biirgerliche GeseZZschaft,\worin jedes
Individuum ein Ganzes von Bediirfnissen ist und es nur fir den Andern, wie der
Andre nur fiir es da ist, insofern sie sich wechselseitig zum Mittel werden."

(S. 138-139/623) Wie eine Vorwegnahme sozialistischer Menschheit dagegen mutet
Marx das Menschliche Bediirfnis an, dessen Entstehung in der Arbeiterbewegung
selbst er an einem Beispiel illustriert, das gerade auf Grund der Primitivitdt

der damaligen Verhdltnisse heute besonders bedeutungsvoll und fast riihrend er-
scheint : "Wenn die kommunistischen Handwerker sich vereinen, so gilt ihnen zu-
nachst die Lehre, Propaganda etc. als Zweck. Aber zugleich eignen sie sich da-
durch ein neues Bediirfnis, das Bedirfnis der Gesellschaft an, und was als Mittel
erscheint, ist zum Zweck geworden. Diese praktische Bewegung kann man in ihren
glanzendsten Resultaten anschauen, wenn man sozialistische franzosische Ouvriers
vereinigt sieht. Rauchen, Trinken, Essen etc. sind nicht mehr da als Mittel der
Verbindung oder als verbindende Mittel. Die Gesellschaft, der Verein, die Unter-
haltung, die wieder die Gesellschaft zum Zwecke hat, reicht ihnen hin, die Briider-
Tichkeit der Menschen ist keine Phrase, sondern Wahrheit bei ihnen und der Adel
der Menschheit leuchtet uns aus den von der Arbeit verhdrteten Gestalten entgegen."
(S. 135/618) Derselbe Gedanke ist iibrigens ein Jahr spdter in folgendem Passus

der Heilligen Familie wiederholt : "Man muB das Studium, die WiBbegierde, die sitt-
Tiche Energie, den rastlosen Entwicklungstrieb der franzdsischen und englischen
Ouvriers kennen gelernt haben, um sich von dem menschlichen Adel dieser Bewegung
eine Vorstellung machen zu konnen."/



- 45 -

de médiateur & 1'existence des autres hommes pour moi. C'est pour moi 1'autre
homme." (p. 145/119-120) "Suppose 1'homme en tant qu'komme et son rapport

au monde en tant que rapport humain, alors tu ne peux échanger 1'amour que
contre 1'amour, la confiance que contre la confiance, etc. Si tu veux jouir
de 1'art, tu dois é&tre un homme ayant une formation artistique; si tu veux
exercer de T'influence sur les autres hommes, tu dois &tre un homme ayant
réellement une action animatrice et stimulante sur les autres hommes. Chacun
de tes rapports & 1'homme — et & la nature — doit &tre une expression déter-
minée de ta vie individuelle réelle conforme & 1'objet de ta volonté. Si tu
aimes sans susciter d'amour réciproque, c'est-ad-dire si ton amour en tant
qu'amour ne produit pas d'amour réciproque, si tu n'obtiens pas par une mani-
festation vitale d'homme aimant d'étre un homme aimé, ton amour est impuis-
sant, i1 est malheur." (p. 149-123)

/"La société (...) est la société bourgeoise, dans Taquelle chaque
individu est un ensemble de besoins et n'est 13 que pour 1'autre, comme 1'au-
tre n'est 1a que pour lui, dans la mesure ol ils deviennent réciproqement un
moyen." (p. 138-139/111) En revanche, Marx ressent comme un avant-godt de la
société socialiste le besoin humain, dont i1 illustre la genése dans le mouve-
ment ouvrier Tui-méme & 1'aide d'un exemple qui, en raison des conditions pri-
mitives de 1'@poque, parait aujourd'hui singuliérement éloquent et presque
émouvant : "Lorsque les ouvriers communistes se réunissent, leur but est d'a-
bord Ta\théorie, la propagande, etc. Mais en méme temps ils acquiérent par 13
un nouveau besoin, le besoin de Ta société, et ce qui parait &tre le moyen est
devenu le but. On peut observer les plus brillants résultats de ce mouvement
pratique lorsqu'on voit s'assembler des ouvriers socialistes francais. Fumer,
boire, manger, etc. ne sont plus 1a comme moyens de réunion ou d'union. La
compagnie, 1'association, la conversation qui, & son tour, a pour but la so-
ciété, leur suffisent; pour eux la fraternité des hommes n'est pas une phrase
mais une vérité, et la noblesse de 1'homme qui émane de leurs traits durcis
par le travail nous illumine." (p. 135/107-108) Un an plus tard, Marx répétait
la méme pensée dans le passage suivant de La Sainte Famille : "I1 faut avoir
connu le zéle, le désir de savoir, 1'énergie morale, 1'inépuisable instinct de
progression des ouvriers frangais et anglais, pour pouvoir se représenter la

noblesse humaine de ce mouvement."/




- 46 -

Die Emanzipation der menschlichen Sinne und Eigenschaften besteht
also darin, daB "diese Sinne und Eigenschaften menschlich, sowohl subjektiv
als objektiv, geworden sind. Das Auge ist zum menschlichen Auge geworden,
wie sein Gegenstand zu einem gesellschaftlichen, menschlichen, vom Menschen
flir den Menschen herriihrenden Gegenstand geworden ist./Die Sinne sind daher
unmittelbar in ihrer Praxis Theoretiker geworden. Sie verhalten sich zu der
Sache, um der Sache willen, aber die Sache selbst ist ein gegenstindliches
menschliches Verhalten zu sich selbst und zum Menschen und umgekehrt./Das
Bediirfnis oder der GenuB haben darum ihre egoistische Natur und die Natur
ihre bloBe Niitzlichkeit verloren, indem der Nutzen zum menschlichen Nutzen
geworden ist. Ebenso sind die Sinne und der GenuB der anderen Menschen meine
etgene Aneignung geworden. AuBer diesen unmittelbaren Organen bilden sich daher
gesellschaftliche Organe, in der Form der Gesellschaft, also zum Beispiel die
Tatigkeit unmittelbar in Gesellschaft mit anderen etc. ist ein Orgaﬁ\einer
LebenséduBerung geworden und eine Weise der Aneignung des menschlichen Lebens."
(S. 118-119/599-600)

Der Mensch muB sich also zuerst als tdtiges Subjekt von der Natur
als Objekt entfremden, um die Subjekt-Objekt-Einheit auf hoherer Stufe mit ihr
verwirklichen zu konnen. Das Mittel dieses Prozesses ist "die Industrie", die
die Natur, "wenn auch in entfremdeter Gestalt", zur "wahren anthropologischen
Natur" (S. 122/604) macht.

Diese allmenschliche Auffassung vom Ziel der geschichtlichen Entwick-
lung begriindet die Identitat vom "Interesse des Arbeiters" mit dem "Interesse
der Gesellschaft" (S. 44/517). Die Befreiung vom Kapitalismus ist auch die Be-
freiung des Kapitalisten; denn wenn auch "das Kapital die Regierungsgewalt
uber die Arbeit und ihre Produkte" (S. 52/526) ist, so herrscht doch auch “die
Regierungsgewalt des Kapitals liber den Kapitalisten selbst" (S. 52/526).

/Denn “"zundchst ist zu bemerken, daB alles, was bei dem Arbeiter als
Tatigkeit der EntéuBerung, der Entfremdung, bei dem Nicht-Arbeiter als Zustand
der EntduBerung, der Entfremdung, erscheint." '

"Zweitens, daB das wirkliche, praktische Verhalten des Arbeiters in
der Produktion und zum Produkt (als Gemiitszustand) bei dem ihm gegeniiberstehenden
Nicht-Arbeiter als theoretisches Verhalten erscheint." (S. 94/575)

Also folgt "aus dem Verhdaltnis der entfremdeten Arbeit zum Privateigen-

tum (...), daB die Emanzipation der Gesellschaft vom Privateigentum etc., von



- 47 -

L'émancipation des sens humains et des qualités humaines consiste
donc en ce que "ces sens et ces qualités sont devenus hwnains, tant subjec-
tivement qu'objectivement. L'oeil est devenu 1'oeil humain, comme son objet
est devenu un objet social, Aumain, provenant de 1'homme et destiné a 1'hom-
me. /Les sens sont donc devenus directement théoriciens dans leur fonction-
nement pratique. I1s se rapportent a la chose pour la chose, mais la chose
méme est un rapport objectif, humain envers elle-méme et envers 1'homme, et
inversement./ Le besoin ou Ta jouissance ont de ce fait perdu leur nature
égotste et la nature a perdu sa simple utilité, par le fait que 1'utilité
est devenue 1'utilité fumaine. De méme les sens et la jouissance des autres
hommes sont devenus mon appropriation. En dehors de ces organes immédiats se
constituent donc des organes sociaux, sous la forme de la société; ainsi,
par exemple, 1'activité immédiate en compagnie d'autres, etc., est devenue
un organe d'une manifestation vitale et un mode d'appropriation de la vie
humaine." (p. 118-119/92)

L'homme doit en conséquence commencer en tant que sujet agissant
par s'aliéner la nature comme objet, afin de pouvoir réaliser avec elle 1'u-
nité sujet-objet & un niveau supérieur. Le moyen de ce processus est "1'in-
dustrie", qui fait de la nature, "quoique sous une forme aqliénée", la "na-
ture anthropologique vraie" (p. 122/96).

v Cette conception toute humaine du but de 1'évolution historique
justif\g 1'identité de "1'intérét du travailleur" avec "1'intérét de la so-
ciété" (p. 44/11). La libération vis-a-vis du capitalisme est aussi la 1ibé-
ration du capitaliste, car si "le capital est le pouvoir de gouverner sur
le travail et ses produits" (p. 52/22), "le pouvoir du capital s'exerce aussi
sur les capitalistes eux-mémes" (p. 52/22).

/En effet, "i1 convient en premier lieu de remarquer que tout ce qui
apparatt chez le travailleur comme activité de dessaisissement, d'aliénation,
apparait chez le non-travailleur comme état de dessaisissement, d'aliénation."

"En second lieu, que le comportement réel, pratique du travailleur
dans 1a production et & 1'égard de son produit (comme état d'ame) apparait
chez le non-travailleur qui lui fait face comme comportement théorique."

(p. 94/70)

I1 résulte donc "du rapport du travail aliéné a la propriété privée

(...) que 1'émancipation de la société envers la propriété privée etc., envers



- 48 -

der Knechschaft, in der politischen Form der Arbeiteremanzipation Sich aus-
spricht, nicht als wenn es sich nur um ihre Emanzipation handelte, sondern
weil in ihrer Emanzipation die allgemein menschliche enthalten ist, diese ist
aber darin enthalten, weil die ganze menschliche Knechtschaft in dem Verhdlt-
nis des Arbeiters zur Produktion involviert ist und alle Knechtschaftsverhalt-
nisse nur Modifikationen und Konsequenzen dieses Verhdltnisses sind." (S. 92-
93/573)/

Die Gegensdtzlichkeit der Interessen, die aus der Entfremdung der
Arbeit und der Verwandlung des Arbeiters in eine Ware hervorgeht, ist also nur
das Ergebnis eines Zustandes, in dem die Habsucht zur Entmenschlichung fiihrt,
nicht ein ewiges Naturgesetz der geschichtlichen Entwicklung. Marx sagt hier
sehr deutlich, warum er sich zum Nachweis der Wirklichkeit dieses Interessen-
gegensatzes und der daraus hervorgehenden "notwendig zur Revolution fihrenden"
(S. 80/558) Kampfe die sozialpsychologischen Voraussetzungen des na¥{ona16ko-
nomischen Utilitarismus und Hedonismus zu eigen gemacht hat. Das geschah nicht
etwa, weil er selbst der Meinung ist, daB der Egoismus und die Habsucht die
wesentlichen, natiirlichen Antriebe des menschlichen Handelns sind; sie sind
vielmehr nur eine durch den Kapitalismus den Menschen auferlegte Not und Not-
wendigkeit. Es klingt wie eine vorweggenommene Ergdanzung zur Vorrede des Kapi-
tals, wenn Marx auf Seite 81 schreibt :

"Wir sind ausgegangen von den Voraussetzungen der Nationaldkonomie.
Wir haben ihre Sprache und ihre Gesetze akzeptiert. Wir unterstellten das
Privateigentum, die Trennung von Arbeit, Kapital und Erde, ebenso von Arbeits-
lohn, Profit des Kapitalis und Grundrente, wie die Teilung der Arbeit, die
Konkurrenz, den Begriff des Tauschwertes etc. Aus der Nationaldkonomie
selbst, mit ihren eigenen Worten, haben wir gezeigt, daPB der Arbeiter zur Ware
und zur elendsten Ware herabsinkt, da das Elend des Arbeiters im umgekehrten
Verhdaltnis zur Macht und zur GroRe seiner Produktion steht, daB das notwendige
Resultat der Konkurrenz die Akkumulation des Kapitals in wenigen Hdnden, also
die fiirchterlichere Wiederherstellung des Monopols ist, daB endlich der
Unterschied von Kapitalist und Grundrentner wie von Ackerbauer und Manu-
fakturarbeiter verschwindet und die ganze Gesellschaft in die beiden Klassen
der Eigentimer und eigentumslosen Arbeiter zerfallen muB." Aber :

“Die Nationaldkonomie geht vom Faktum des Privateigentums aus. Sie erklart



- 49 -

la servitude, s'exprime sous la forme politique de 1'émancipation des tra-
vailleurs, non pas comme s'il s'agissait seulement de leur émancipation,
mais parce que celle-ci contient 1'émancipation de 1'homme en général; elle
la contient parce que la servitude de 1'homme en général est impliquée dans
le rapport du travailleur & la production et que tous les rapports de ser-
vitude ne sont que des modifications et des conséquences de ce rapport.”
(p. 92-93/68)/

L'opposition des intéréts, qui résulte de 1'aliénation du travail
et de la transformation du travailleur en marchandise, n'‘est donc que le
résultat d'un état de choses dans lequel Ta cupidité conduit & la déshuma-
nisation, et non une loi naturelle éternelle de 1'@volution historique.
Marx dit ici trés clairement pourquoi, en vue de démontrer la réalité de
cette contradiction des intéréts et des luttes qui en résultent et qui "con-
duisent nécessairement & la révolution" (p. 80/54), i1 a adopté les hypo-
théses psychosociologiques de T'utilitarisme et de 1'h&donisme de 1'écono-
mie politique. I1 ne 1'a pas fait parce qu'il est lui-méme d'avis que 1'é-
goisme et la cupidité sont les mobiles essentiels et naturels des actions
humaines. ITs ne sont au contraire qu'un besoin et une nécessité imposés
aux hommes par le capitalisme. Ce que Marx écrit p. 81/55 apparait comme un
complément anticipé de la préface du Capital :

, "Nous sommes partis des prémisses de 1'économie politique. Nous
avons éqcepté son image et ses lois. Nous avons admis la propriété privée,
la séparation du travail, du capital et de la terre, ainsi que du salaire,
du profit du capital et de 1a rente fonciére, de méme que la division du
travail, la concurrence, la notion de valeur d'échange, etc. A partir de
1'économie politique elle-méme, en employant ses propres termes, nous avons
montré que le travailleur est ravalé au rang de marchandise et de la mar-
chandise la plus misérable, que Ta misére du travailleur est en raison in-
verse de la puissance et de la grandeur de sa production, que le résultat
nécessaire de la concurrence est 1'accumulation du capital dans un petit
nombre de mains, et par conséquent le rétablissement encore plus redoutable
du monopole, que, enfin, la distinction entre capitaliste et propriétaire
foncier, comme entre paysan et ouvrier de manufacture, disparait et que
toute la société doit se diviser en deux classes, celle des propriétaires

et celle des travailleurs sans propriété." Or, "1'économie politique part



- 50 ~

uns dasselbe nicht. Sie faBt den materiellen ProzeR des Privateigentums, den
es in der Wirklichkeit durchmacht, in allgemeine, abstrakte Formeln, die ihr
dann als Gesetze gelten. Sie begreift diese Gesetze nicht, d.h. sie weist
nicht nach, wie sie aus dem Wesen des Privateigentums hervorgehen." "Inwie-
fern diese duBeren, scheinbar zufdlligen Umstdnde nur der Ausdruck einer not-
wendigen Entwicklung sind, dariiber lehrt uns die Nationalokonomie nichts."
"Die einzigen Rdder, die die Nationaltkonomie in Bewegung setzt, sind die
Habsucht und der Krieg unter den Habsiichtigen, die Konkurrensz." (S. 81-82/
559-560)

Marx betont aber ausdriicklich, daB diese Beschrankung der okono-
mischen Wissenschaft auf einen Teil der menschlichen Tatigkeit in einer ganz
bestimmten Phase der Entwicklung selbst nur eine XuBerung der Entfremdung
und der "Entwertung der Menschen" (S. 82/560) durch das "“Geidsystem" (S. 82/
560) ist. Die sogenannten Gkonomischen Gesetze sind nur Darste]]ungéq einer
Seite einer zeitweiligen Wirklichkeit, und nicht einmal in dieser Zeit erfassen
sie die ganze menschliche Wirklichkeit. Daher auch der heutige Widerspruch
zwischen den "Gesetzen der Ukonomie" und "den Gesetzen der Moral" (S. 131/614).

"Die Nationalokonomie der Moral ist der Reichtum an gutem Gewissen,
an Tugend etc., aber wie kann ich tugendhaft sein, wenn ich nicht bin, wie ein
gutes Gewissen haben, wenn ich nichts weif ? — Es ist dies im Wesen der Ent-
fremdung gegriindet, daB jede Sphdre einen anderen und entgegengesetzten Maf-
stab an mich legt, einen anderen die Moral, einen anderen die Nationaltkonomie,
weil jede eine bestimmte Entfremdung des Menschen ist und jede einen besonde-
ren Kreis der entfremdeten Wesenstatigkeit fixiert, jede sich entfremdet zu
der anderen Entfremdung verhdlt." (S. 131-132/614) Und nun kommt ein Satz, der
die ganze marxistische Lehre von den wirtschaftlichen Ursachen des sozialen
Geschehens von vornherein hinstellt als Theorie der Voraussetzungen der Be-
freiung von dieser wirtschaftlichen Bestimmtheit : "Obrigens ist auch der Ge-
gensatz der NationalGkonomie und der Moral nur ein Schein, und wie er ein Ge-
gensatz ist, wieder kein Gegensatz. Die Nationaltkonomie driickt nur in Zarer

Weise die moralischen Gesetze aus." (S. 132/615)



- 5] -

du fait de la propriété privée. Elle ne nous 1'explique pas. Elle concoit le
processus matériel de la propriété privée, que celle-ci accomplit dans Tla
réalité, au moyens de formules générales et abstraites qui lui servent en-
suite de ZoZs. Elle ne comprend pas ces lois, c'est-a-dire qu'elle ne montre
pas comment elles résultent de 1'essence de la propriété privée." "Dans quelle
mesure ces circonstances extérieuhps, apparemment contingentes, ne sont que
1'expression d'un évolution néceséaire, 1'économie politique ne nous apprend
rien la-dessus." "Les seuls rouages que 1'économie politique mette en mouve-
ment sont la cupidité et la guerre entre rapaces, la concurrence." (p. 81-82/
55-56)

Cependant Marx note expressément que cette Timitation de la science
économique a une partie de 1'activité humaine dans une phase déterminée de son
évolution n'est elle-méme que la manifestation de 1'aliénation et de la "dé-
préciation de 1'homme" par le "systéme de 1'argent (p. 82/56). Les prétendues
lois économiques ne font que décrire un aspect d'une réalité temporaire, et
méme dans cette période elles ne saisissent pas 1'ensemble de la réalité hu-
maine. D'ou aussi 1'actuelle contradiction entre les "lois de 1'économie" et
Tes "lois de la morale" (p. 131-132/104-105).

"L'économie politique de Ta morale est la richesse en bonne cons-
cience, en vertu, etc., mais comment puis-je étre vertueux si je ne suis pas,
comment puis-je avoir bonne conscience si je ne sais rien ? — Il est de 1'es-
sence aq 1'aliénation que chaque sphére m'applique une norme différente et
opposée, la morale m'en applique une, 1'économie politique une autre, car cha-
cune est une forme déterminée de 1'aliénation humaine et fixe un domaine par-
ticulier d'activité de 1'gtre aliéné, chacune est aliénée par rapport a 1'au-
tre aliénation." (p. 131-132/104) Vient alors une phrase qui pose de prime
abord toute la théorie marxiste des causes économiques du devenir social comme
théorie des conditions préalables a 1'@mancipation de cette détermination éco-
nomique : "D'ailleurs 1'opposition de 1'économie politique et de la morale
n‘est qu'une apparence et, telle qu'elle est, cette opposition n'en est abso-
Tument pas une. L'économie politique ne fait qu'exprimer d@ sa maniére les lois
morales." (p. 132/105)



- 52 -

Ober das Verhaltnis von Privateigentum und vergesellschaftetem
Eigentum 1dBt sich Marx in diesem Werke in einer Weise aus, die seine Auffas-
sung von der Notwendigkeit der kapitalistischen und industriellen Vorstufe
besonders hell beleuchtet. /Nebenbei wirft sie ein Licht auf seine im Kapital
nur kurz angedeutete Auffassung der Vergesellschaftung als Aufhebung der Tren-
nung zwischen Mensch und Eigentum; auBerdem gibt sie ihm Gelegenheit zu eini-
gen besonders aufschluBreichen Aussagen iiber die sozialistische oder kommu-
nistische Ordnung der Zukunft./

Das Wesentliche hiezu enthalten die Seiten, die er der Kritik der
damaligen kommunistischen Bewegung widmet.

Marx hd1t sich dabei im allgemeinen an die Unterscheidung zwischen
Sozialismus und Kommunismus, die in der damaligen Zeit in Frankreich iiblich
war. Sozialismus war bekanntlich die umfassendere Bezeichnung fiir alle Bewe-
gungen, die eine genossenschaftliche Organisation der Gesellschaft erstrebten,
wahrend man den engeren Begriff des Kommunismus mit den vorzugsweise proleta-
rischen Bewegungen verkniipfte, die die radikale Aufhebung des Privateigentums
forderten. Owen, Fourier, Saint-Simon, Louis Blanc und Proudhon zum Beispiel
nannte man meist Sozialisten, Weitling und Cabet Kommunisten.

Man muB das im Auge behalten, um den Sinn zu verstehen, in dem Marx
zu Sozialismus und Kommunismus Stellung nimmt. Fiir seine eigenen Anschauungen
bevorzugt er den Ausdruck Sozialismus und sozialistisch. Mit dem Kommunismus
dagegen identifiziert er sich nur bis zu einem gewissen Grade. Der wesentliche
Unterschied scheint fiir ihn darin zu liegen, daB der Sozialismus ihm mehr als
das positive Endziel, der Kommunismus mehr als die heutige, unmittelbar vom
Kapitalismus erzeugte Bewegung erscheint. Nach der von Hegel und Feuerbach
ibernommenen Ausdrucksweise, die er an mehreren Stellen auf diesen Gegenstand
anwendet, ist fiir ihn der Sozialismus die Position, der Kommunismus die Nega-
tion der Negation.

In dem Abschnitt, den er der Kritik der Hegelschen Dialektik widmet,
bezeichnet Marx es als eine der groBten Taten Feuerbachs, daB er "der Negation
der Negation, die das absolut Positive zu sein behauptet, das auf sich selbst
ruhende und positiv auf sich selbst begriindete Positive entgegenstellt" (S.
152/639). Marx selbst wendet diese Unterscheidung auf den Kommunismus an, indem

er ihn als "Vermittlung" zwischen einem heutigen und einem kiinftigen Zustand



- 53 -

Dans cette oeuvre, Marx se prononce sur le rapport de la propriété
privée et de la propriété socialisée d'une facon qui éclaire tout particulié-
rement sa conception de la nécessité de la phase capitaliste et industrielle.
/Elle clarifie par ailleurs sa conception de la socialisation, qui n'est que
briévement esquissée dans Le Capital, comme abolition de la séparation entre
1'homme et la propriété; elle lui donne en outre 1'occasion de faire quelques
remarques trés instructives sur 1'ordre socialiste et communiste de 1'avenir./

L'essentiel @ cet égard est contenu dans les pages qu'il consacre a
la critique du mouvement communiste d'alors.

Sur ce point, Marx s'en tient, en général, 3@ la distinction entre
le socialisme et le communisme qui était usuelle en France & 1'époque. Comme
on sait, le socialisme était 1'appellation la plus large de tous les mouve-
ments qui aspiraient & une organisation coopérative de la société, tandis que
la notion plus étroite de communisme était associée aux mouvements essentiel-
lement prolétariens qui exigeaient 1'abolition radicale de la propriété pri-
vée. Owen, Fourier, Saint-Simon, Louis Blanc et Proudhon, par exemple, &taient
le plus souvent appelés socialistes, Weitling et Cabet communistes.

C'est ce qu'il ne faut pas perdre de vue pour comprendre dans quel
sens Marx se prononce sur le socialisme et le communisme. Pour ses propres
idées, i1 préfére les expressions socialisme et socialiste. En revanche, il
ne s'identifie au communisme que jusqu'a un certain degré. La différence es-
sentié le semble &tre pour lui que le socialisme lui apparait davantage comme
le but positif final, le communisme davantage comme le mouvement actuel, immé-
diatement "issu du capitalisme. Dans le langage de Hegel et de Feuerbach qu'il
emploie @ plusieurs reprises a ce sujet, le socialisme est selon lui le posi-
tif, le communisme la négation de la négation.

Dans le passage qu'il consacre d la critique de la dialectique hé-
gélienne, Marx indique que 1'un des plus grands mérites de Feuerbach est
d'avoir opposé "a la négation de la négation, qui prétend étre le positif
absolu, le positif reposant et fondé positivement sur Tui-méme" (p. 152/127).
Marx lui-méme applique cette distinction au communisme, en le présentant

comme le "moyen terme" entre un état actuel et un état futur. Le communisme



- 54 -

hinstellt. Er ist noch nicht "der positive Humanismus", in dem die Entfrem-
dung aufgehoben sein wird; aber er ist das "Werden des praktischen Humanis-
mus”, weil er "als Aufhebung des Privateigentums die Vindikation des wirk-
lichen menschlichen Lebens als seines Eigentums ist". Der Kommunismus ist
mithin. "der durch Aufhebung des Privateigentums mit sich vermittelte Huma-
nismus. Erst durch die Aufhebung dieser Vermittlung — die aber eine notwen-
dige Voraussetzung ist — wird der positiv von sich selbst beginnende, der
positive Humanismus." (S. 166-167/658)

Der Kommunismus ist also "als Negation der Negation, als die An-
eignung des menschlichen Wesens, die sich mit sich durch Negation des Privat-
eigentums vermittelt", "noch nicht (...) die wahre, von sich selbst, sondern
vielmehr vom Privateigentum aus beginnende Position" (S. 134/617). "Aber der
Sozialismus als Sozialismus bedarf einer solchen Vermittlung nicht mehr; er
beginnt von dem theoretisch und praktisch simnlichen BewuBtsein des\Mgnschen
und der Natur als des Wesens. Er ist positives (...) SelbstbewuBtsein des
Menschen, wie das wirkliche Leben positive, nicht mehr durch die Aufhebung
des Privateigentums, den Kommunismus, vermittelte Wirklichkeit des Menschen
ist. Der Kommunismus ist die Position als Negation der Negation, darum das
wirkliche, fiir die ndchste geschichtliche Entwicklung notwendige Moment der
menschlichen Emanzipation und Wiedergewinnung. Der Kommunismus ist die not-
wendige Gestalt und das energische Prinzip der ndachsten Zukunft, aber der
Kommunismus ist nicht als solcher das Ziel der menschlichen Entwicklung — die
Gestalt der menschlichen Gesellschaft." (S. 125-126/607-608) /An anderer Stelle
driickt Marx denselben Gedanken aus, indem er ihn mit der Gegeniiberstellung von
Sein und Haben verkniipft. “So ist die positive Aufhebung des Privateigentums,
d.h. die sinnliche Aneignung des menschlichen Wesens und Lebens, des gegen-
stdndlichen Menschen, der menschlichen Werke fiir und durch den Menschen, nicht
nur im Sinne des wwmittelbaren einseitigen Genusses zu fassen, nicht nur im
Sinne des Besitzens, im Sinne des Habens." (S. 118/598) "Das Privateigentum
hat uns so dumm und einseitig gemacht, daB ein Gegenstand erst der unsrige-
ist, wenn wir ihn haben." (S. 118/599)/

Die "Roheit" des Kommunismus, von der Marx wiederholt spricht, be-
steht im wesentlichen darin, daf er sich das kapitalistische Denken, dem das
Leben nur "Haben", nur “Lebensmittel" (S. 118/598-599) ist, zu eigen macht.



- §5 -

n'est pas encore "1'humanisme positif" dans lequel 1'aliénation sera dépassée;
mais i1 est "le devenir de 1'humanisme pratique" car, "en tant qu'abolition de
la propriété privée, il est la revendication de la vie humaine réelle comme
propriété de 1'homme". Le communisme est donc "1'humanisme rendu & Tui-méme
par 1'abolition de la propriété privée. Ce n'est que par 1'abolition de ce
moyen terme — qui est toutefois une condition préalable nécessaire — que nait
positivement & partir de lui-méme 1'humanisme positif." (p. 166-167/143)

Le communisme comme "négation de la négation, comme appropriation
de 1'essence humaine, laquelle a pour moyen terme avec elle-méme la négation
de la propriété privée", n'est donc "pas encore le positif vrai, partant de
lui-méme, mais bien plutdot le positif partant de la propriété privée" (p. 134/
107). "Mais le socialisme en tant que socialisme n'a plus besoin d'une telle
médiation; il part de la conscience théoriquement et pratiquement sensible de
1"homme et de la nature en tant qu'essence. 11 est la conscience de soi posi-
tive de 1'homme (...), conme la vie réelle est la réalité positive de 1'homme,
laquelle n'a plus besoin du moyen terme de 1'abolition de la propriété priveée,
le communisme. Le communisme est le positif en tant que négation de la néga-
tion, donc le moment réel, nécessaire & la suite de 1'évolution historique, de
1'émancipation et du recouvrement de 1'homme par lui-méme. Le communisme est
la forme nécessaire et le principe dynamique du proche avenir, mais il n'est
pas en soi le but du développement humain — la forme de la société humaine."
(p- 123\326/99)/5 un autre endroit, Marx exprime la méme pensée en la ratta-
chant & 1'opposition de 1'étre et de 1'avoir. "L'abolition positive de la
propriété privée, c'est-a-dire 1'appropriation sensible par 1'homme et pour
1'homme de 1'essence et de la vie humaines, de 1'homme objectif, des oceuvres
humaines, ne doit pas &tre comprise seulement dans le sens de la jouissance
immédiate, unilatérale, dans le sens de la possession, de 1'avoir." (p. 118/
91) "La propriété privée nous a rendus si sots et si partiaux qu'un objet est
ndtre seulement lorsque nous 1'avons." (p. 118/91)/

Le caractére "grossier" du communisme, dont Marx parle & plusieurs
reprises, consiste essentiellement en ce qu'il adopte la pensée capitaliste
selon Taquelle la vie n'est qu'"avoir", "moyens de subsistance" (p. 118/91).



- 56 -

Der Kommunismus selbst muB sich daher "als eine sich selbst aufhebende Bewe-
gung wissen" (S. 134/618). Darum wird er "in der Wirklichkeit einen sehr rauhen
und weitldufigen ProzeR durchmachen. Als einen wirklichen Fortschritt miissen
wir es aber betrachten, daB wir von vornherein sowohl von der Beschrinktheit
als dem Ziel der geschichtlichen Bewegung, und ein sie iiberbietendes BewuBt-
sein erworben haben" (S. 134-135/618).

Es ist also einerseits notwendig, "eine wirkliche kommunistische
Aktion" zu haben, und "die Geschichte wird sie bringen" (S. 134/618); jedoch
diese Bewegung ist erst eine notwendige Zwischenstufe und Voraussetzung, weil
sie noch aus vorhandenen, aus der Entfremdung seibst entstehenden Bediirfnissen
hervorgeht. Die Aufhebung der Entfremdung geschieht eben "immer von der Form
der Entfremdung aus, welche die herrschende Macht ist, in Deutschland das
SelbstbewuBtsein, in Frankreich die Gleichheit weil die Politik, in England
das wirkliche, materielle, sich nur an sich selbst messende praktiséﬁe Bedurf-
nis" (S. 134/617). Dem fligt Marx unmittelbar hinzu : "Von diesem Punkt aus ist
Proudhon zu kritisieren und anzuerkennen."

Kritisieren und anerkennen ist das Stichwort fir die ausflihrliche
Kritik, die Marx auf den Seiten 111-115/590-595 am Kommunismus seiner Zeit libt.

Dabei unterscheidet er zwischen dem "rohen, noch nicht vollendeten"
(S. 113-114/593-594) Kommunismus und dem vollendeten, der sich mit seiner Vor-
stellung des Sozialismus als "vollendetem Humanismus" (S. 114/593) deckt. Bei
der Kritik am rohen Kommunismus nennt Marx nur Cabet und Villegardelle (S. 114/
594), aus dem Inhalt geht jedoch hervor, daB er dabei namentlich auch an Weit-
ling und an die in den Handwerkerorganisationen jener Zeit verbreiteten prole-
tarisch-kommunistischen Anschauungen gedacht hat. /An einer Stelle des Briefes
an Ruge vom September 1843, in der dieselben Gedankengange schon stark anklin-
gen} nennt er als Vertreter des “wirkiich existierenden Kommunismus" "Cabet,

Dezamy, Weitling etc.".

1) Da heiBt es bereits : "Dieser Kommunismus ist selbst nur eine aparte, von
seinem Gegensatz, dem Privatwesen, infizierte Erscheinung des humanistischen
Prinzips. Aufhebung des Privateigentums und Kommunismus sind daher keines-
wegs identisch, und der Kommunismus hat andere sozialistische Lehren, wie
die von Fourier, Proudhon etc., nicht zufdllig, sondern notwendig sich gegen-
Uber entstehen sehen, weil er selbst nur eine besondere, einseitige Verwirk-
lichung des sozialistischen Prinzips ist."/



- 57 -

Le communisme doit par conséquent savoir "qu'il est un mouvement se dépassant
Tui-méme" (p. 134/107). De ce fait "il passera en réalité par un processus
trés rude et trés vaste. Mais nous devons considérer comme un réel progrés
d'avoir pris conscience de prime abord tant de la limitation que du but du
mouvement historique, une conscience qui le transcende" (p. 134-135/107).

I1 est donc nécessaire d'avoir "une action communiste réelle", et
"1'histoire la suscitera" (p. 134/107); mais ce mouvement n'est qu'un degré
intermédiaire et une condition préalable nécessaires parce qu'il procéde en-
core de besoins existants, nés de 1'aliénation elle-méme. L'abolition de
1'aliénation se fait précisément "toujours a partir de la forme d'aliénation
qui est la force dominante, en Allemagne la conscience de soi, en France 1'éga-
1ité , & cause de la politique, en Angleterre le besoin réel, matériel, pra-
tique qui est sa propre mesure" (p. 134/107). A cela Marx ajoute immédiate-
ment : "C'est en considérant cela qu'il faut critiquer et reconnaitre Proudhon.

Critique et reconnaissance sont la clé du jugement circonstancié
que Marx porte, aux pages 111-115/84-88, sur le communisme de son temps.

Ce faisant, il distingue le communisme "grossier, encore inachevé"
du communisme achevé qui s'identifie d sa représentation du socialisme en
tant qu'"humanisme achevé" (p. 114/87). Dans sa critique du communisme gros-
sier, Marx ne nomme que Cabet et Villegardelle (p. 114/88), mais il ressort
du texte qu'il songeait aussi, notamment, & Weitling et aux conceptions com-
munisf&g prolétariennes répandues a cette époque dans les organisations d'ar-
tisans. /A un endroit de la lettre a Ruge de septembre 1843 qui annonce déja
clairement ce raisonnement1 il cite comme représentants du "communisme exis-

tant réellement" 'Cabet, Dezamy, Weitling etc.".

1) On peut y lire déja : "Ce communisme n'est Tui-méme qu'une manifestation
particuliére du principe humaniste infecté de son contraire, 1'etre prive.
La suppression de la propriété privée et le communisme ne sont donc nul-
lement identiques et celui-ci a vu se constituer face a lui, nécessaire-
ment et non pas fortuitement, des doctrines socialistes différentes, comme
celles de Fourier, Proudhon etc., car il n'est lui-méme qu'une réalisation
particuliére, unilatérale du principe socialiste."/



- 58 -

Seine Vorwiirfe gegen diesen rohen Kommunismus sind im wesentlichen
folgende :

1. Er stellt sich die Vergesellschaftung nur vor als "Gemeinschaft
der Arbeit und (...) Gleichheit des Saldrs, den das gemeinschaftliche Kapi-
tal, die Gemeinschaft als der allgemeine Kapitalist, auszahlt. Beide Seiten
des Verhdltnisses sind in eine vorgestellite Allgemeinheit erhoben, die Arbeit,
als die Bestimmung, in welcher jeder gesetzt ist, das Kapital als die aner-
kannte Allgemeinheit und Macht der Gemeinschaft." (S. 112-113/592) Er ist
darum noch vom Privateigentum "befangen und infiziert" (S. 114/593), "das
Verhdltnis des Privateigentums bleibt das Verhdltnis der Gemeinschaft zur
Sachenwelt" (S. 112/591), das Privateigentum wird somit mehr verallgemeinert
(S. 111/590) als positiv aufgehoben (S. 114/593).

2. Dieser Kommunismus hat noch nicht "die menschliche Natur des Be-
dirfnisses verstanden" (S. 114/593), er ist noch befangen in Neid uné\Hab—
sucht. "Der allgemeine und als Macht sich konstituierende Neid ist nur die
versteckte Form, in welcher die Habsucht sich herstellt und nur auf eine an-
dere Weise sich befriedigt. Der Gedanke jedes Privateigentums als eines sol-
chen ist wenigstens gegen das reichere Privateigentum als Neid und Nivellie-
rungssucht gekehrt, so daB diese sogar das Wesen der Konkurrenz ausmachen.
Der rohe Kommunist ist nur die Vollendung dieses Neides und dieser Nivellie-
rung von dem vorgestellten Minimum aus." (S. 112/591-592)

3. Indem dieser Kommunismus "nur eine Verallgemeinerung und Voll-
endung" des Privateigentums ist, "ist die Herrschaft des sachlichen Eigen-
tums so groB ihm gegeniiber, daB er alles vernichten will, was nicht fdhig
ist, als Privateigentum von allen besessen zu werden; er will auf gewaltsame
Weise von Talent etc. abstrahieren. Der physische unmittelbare Besitz gilt
ihm als einziger Zweck des Lebens und Daseins; die Bestimmung des Arbeiters
wird nicht aufgehoben, sondern auf alle Menschen ausgedehnt." (S. 111-112/
590-591) "Wie wenig diese Aufhebung des Privateigentums eine wirkliche An-
eignung ist, beweist eben die abstrakte Negation der ganzen Welt der Bildung
und der Zivilisation, die Riickkehr zur umnatiirlichen Einfachheit des armen
und bedirfnislosen Menschen, der nicht Uber das Privateigentum hinaus, son-
dern noch nicht einmal bei demselben angelangt ist." (S. 112/592) Kurzum,
"dieser Kommunismus — indem er die Persénilichkeit des Menschen iiberall ne-

giert — ist eben nur der konsequente Ausdruck des Privateigentums, welches



- 59 -

Les reproches qu'il adresse & ce communisme grossier sont, pour
1'essentiel, les suivants :

1. IT ne se représente la socialisation que comme "communauté du
travail et égalité du salaire que paie le capital collectif, la communauté
en tant que capitaliste général. Les deux aspects du rapport sont élevés a
une généralité figurée, le travail en tant que détermination dans laquelle
chacun est placé, le capital en tant qu'universalité et puissance reconnues
de Ta communauté." (p. 112-113/86) De ce fait, il est encore "entravé et
contaminé" par la propriété privée (p. 114/87), "le rapport de la propriété
privée reste le rapport de la communauté au monde des choses" (p. 112/85),
de sorte que la propriété privée est davantage généralisée (p. 111/85) que
positivement abolie (p. 114/87).

2. Ce communisme n'a pas encore "compris la nature humaine du be-
soin" (p. 114/87), il est encore empétré dans 1'envie et la cupidité. "L'en-
vie générale et qui se constitue comme puissance n'est que la forme dissi-
mulée que prend la cupzdité et sous laquelle elle ne fait que se satisfaire
d'une autre maniére. L'idée de toute propriété privée en tant que telle se
tourne d tout le moins vers la propriété privée plus riche sous forme d'en-
vie et de désir de nivellement, de sorte que ceux-ci constituent 1'essence
méme de la concurrence. Le communisme grossier n'est que 1'accomplissement
de cette envie et de ce nivellement & partir de la représentation du mini-
mum." {p. 112/85-86)

3. Ce communisme n'étant "qu'une généralisation et un achévement"
de la propriété privée, "la domination de la propriété matérielle est si
grande face a Tui, qu'il veut anéantir tout ce qui n'est pas susceptible
d'étre propriété privée de tous; il veut faire abstraction par la force du
talent, etc. La possession physique immédiate est pour lui 1'unique but de
la vie et de 1'existence; la condition du travailleur n'est pas abolie, mais
étendue 3 tous les hommes." (p. 111-112/85) "La négation abstraite de tout
le monde de la culture et de la civilisation, le retour a la simplicité non
naturelle de 1'homme pauvre et sans besoin, qui non seulement n'a pas dé-
passé le stade de la propriété privée, mais qui ne 1'a méme pas encore at-
teint, prouvent & quel point cette abolition de la propriété privée est peu
une appropriation réelle." (p. 112/86) Bref, "ce communisme — en niant par-
tout la personnalité de 1'homme — n'est autre que 1'expression conséquente



- 60 -

diese Negation ist" (S. 112/591).

4. "Endlich spricht diese Bewegung, dem Privateigentum das allge-
meine Privateigentum entgegenzustellen, in der tierischen Form aus, daf der
Ehe (welche allerdings eine Form des exklusiven Privateigentums ist) die
Wetbergemeinschaft, wo also das Weib zu einem gemeinschaftlichen und gemei-
nen Eigentum wird, entgegengestellt wird. Man darf sagen, daB dieser Ge-
danke der Weibergemeinschaft das ausgesprochene Geheirmis dieses noch ganz
rohen und gedankenlosen Kommunismus ist." (S. 112/591)

/Besonders ausfihrlich und aufschluBreich ist die Art, wie Marx
hierbei an dem Eheproblem exemplifiziert, das ihn bekanntlich in seinen
Schriften aus den Jahren 1843 und 1844, ja bis zum Kommunistischen Manifest
stark beschaftigt hat. Mit besonderer Prdgnanz begriindet er hier seine Hoch-
wertung der Ehe :

"In dem Verhdltnis zum Weib, als dem Raub und der Magd deﬁ\genein-
schaftlichen Wollust, ist die unendliche Degradation ausgesprochen, in wel-
cher der Mensch fiir sich selbst existiert, denn das Geheimnis dieses Ver-
hdaltnisses hat seinen unaweideutigen, entschiedenen, offenbaren, enthiillten
Ausdruck in dem Verhdltnisse des Mannes zum Weibe und in der Weise, wie das
unmittelbare, natiirliche Gattungsverhdltnis gefaBt wird. Das unmittelbare,
natiirliche, notwendige Verhaltnis des Menschen zum Menschen ist das Veriditnis
des Mannes zum Weibe. In diesem natiirlichen Gattungsverhdaltnis ist das Ver-
haltnis des Menschen zur Natur unmittelbar sein Verhdltnis zum Menschen, wie
das Verhdltnis zum Menschen unmittelbar sein Verhdltnis zur Natur, seine ei-
gene nattirliche Bestimmung ist. In diesem Verhdltnis erscheint also sinnlich
auf ein anschaubares Faktunm reduziert, in wie weit dem Menschen das mensch-
liche Wesen zur Natur oder die Natur zum menschlichen Wesen des Menschen ge-
worden ist. Aus diesem Verhdaltnis kann man also die ganze Bildungsstufe des
Menschen beurteilen. Aus dem Charakter dieses Verhdltnisses folgt, in wie
weit der Mensch als Gattungswesen, als Mensch sich geworden ist und erfaft
hat; das Verhdltnis des Mannes zum Weib ist das natiiriichste Verhdltnis des
Menschen zum Menschen. In ihm zeigt sich also, in wie weit das natiirliiche
Verhalten des Menschen menschiich oder ind wie weit das menschliche Wesen
ihm zum nattirlichen Wesen, in wie weit seine menschliche Natur ihm zur Natur
geworden ist. In diesem Verhdltnis zeigt sich auch, in wie weit das Bedirfnis

des Menschen zum menschlichen Bediirfnis, in wie weit ihm also der andere



- 61 -

de 1a propriété privée, qui est cette négation" (p. 112/85).

4. "Enfin, opposant & la propriété privée la propriété privée géné-
ralisée, ce mouvement déclare bestialement opposer au mariage (qui est certes
une forme de la propriété privée exclusive) la commnauté des femmes, dans
laquelle la femme devient par conséquent une propriété collective et commune.
On peut dire que cette idée de commnauté des femmes est le secret révélé de
ce communisme encore trés grossier et trés irréfléchi." (p. 112/85)

/Marx donne 1a de maniére particuliérement détaillée et instructive
1'exemple du mariage, probléme qui, on le sait, 1'a beaucoup occupé dans ses
oeuvres de jeunesse des années 1843 et 1844, et méme jusqu'au Manifeste Com-
muniste. 11 justifie avec une vigueur remarquable sa haute appréciation du
mariage :

"La relation avec la femme, comme proie et servante de la luxure
collective, exprime la dégradation infinie dans laquelle 1'homme existe pour
soi-méme, car le secret de ce rapport trouve son expression non équivoque,
décisive, évidente, dévoilée dans la relation de 1'nomme avec la femme et dans
la maniére dont le rapport générique, ‘mmédiat et naturel est congu. La rela-
tion immédiate, naturelle, nécessaire de 1'homme avec 1'homme est la relation
de 1'homme avec la femme. Dans ce rapport générique naturel, la relation de
1'homme & Ta nature est directement sa relation avec 1'homme, comme la rela-
tion avec 1'homme est directement sa relation avec la nature, sa propre déter-
minatihQ naturelle. Cette relation est la manifestation sensible, ramenée a
un fait concret de la mesure dans laquelle 1'essence humaine de 1'homme est
devenue Ta nature, ou la nature 1'essence humaine de 1'homme. Elle permet donc
de juger globalement le niveau culturel de 1'homme. Il ressort du caractére
de cette relation combien 1'komme est devenu un étre générique, un homme, et
s'est congu comme tel; la relation de 1'homme avec la femme est la relation
la plus naturelle de 1'homme avec 1'homme. Elle montre par conséquent a quel
point le comportement naturel de 1'homme est devenu Awnain ou @ quel point
1'essence humaine est devenue pour lui naturelle, & quel point sa nature hu-
maine est devenue pour 1ui la nature. Elle montre aussi @ quel point le be-

soin de 1'homme est devenu besoin Aumain, a quel point donc 1'autre homme en



- 62 -

Mensch als Mensch zum Bediirfnis geworden ist, in wie weit er in seinem indi-
viduellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist." (S. 113/592-593)/

Es entspricht der Marxschen Auffassung des Kommunismus als einer
"praktischen Bewegung", daB er ihn im F1uB einer st@ndigen Entwicklung sieht.
Um sich zu "vollenden", geniigt es, daB der Kommunismus sich aus der Befangen-
heit seiner historisch im Kapitalismus verwurzelten Bedingungen und Beschran-
kungen befreit, indem "sein denkendes BewuBtsein" sein "Werden" "begreift und
weiB" (S. 114/594), damit er sich aus einer "Erscheinungsform von der Nieder-
tracht des Privateigentums" (S. 113/593) in ein "positives Gemeinwesen" (S.
113/593) verwandelt. Erst dann kann er sich verwirklichen "als wirkliche An-
etgnung des menschlichen Wesens durch und fiir den Menschen", "als vollstan-
dige, bewuft und innerhalb des ganzen Reichtums der bisherigen Entwicklung
gewordene Riickkehr des Menschen fiir sich als eines gesellschaftlichen, das
heiBt menschlichen Menschen" (S. 114/593). Dann wird auch die Erde Rﬁyrch die
freie Arbeit und den freien Genuf wieder ein wahres, personliches Eigentum
des Menschen" (S. 78/556); dann lernt der Mensch wieder "an den Menschen
glauben" (S. 80/559).

Diese Zusammenfassung gibt nur einen sehr unvollkommenen Begriff
von dem gedanklichen Reichtum dieser Marxschen Schrift; insbesondere behan-
delt sie deren rein dkonomische Teile nur fliichtig. Aber sie geniigt wohl, zu
zeigen, in welchen wesentlichen Ziigen das darin offenbarte Bild der Marxschen
Philosophie sich unterscheidet von der im heutigen Marxismus — und erst recht
im Antimarxismus — vorherrschenden Auffassung.

Dieser Marx ist Realist, nicht Materialist. Die Ablehnung des philo-
sophischen Idealismus fiihrt ihn nicht dazu, der angeblichen htheren Realitdt
der Idee die hohere Realitdt der Materie entgegenzustellen; vielmehr ordnet
er beide Wirklichkeiten der umfassenderen Wirklichkeit des Lebens in seiner
passiv-aktiven, unbewuBt-bewuBten Totalitdt unter. Statt die "geistigen Ur-
sachen" durch die "materiellen Ursachen" verdrdngen zu wollen, sieht er beide
als zeitlich bedingte Vergegenstdndlichung und Verselbstdndigung von Teil-



- 63 -

tant qu'homme est devenu besoin pour lui, & quel point il est dans son exis-
tence 1a plus individuelle simultanément un &tre social." (p. 113/86-87)/

Le fait que Marx voit le communisme entrainé par le courant d'une
évolution constante correspond @ sa conception du communisme comme "mouve-
ment pratique". Pour "s'accomplir", i1 suffit au communisme de se 1ibérer de
1'entrave de ses conditions et limitations historiquement enracinées dans le

capitalisme dés lors que sa "conscience pensante" "comprend et connaft" son
"devenir" (p. 114/87), afin que, d'une "forme sous laquelle apparaZt 1'op-
probre de la propriété privée" (p. 113/87), il se transforme en “communauté
positive" (p. 113/87). C'est seulement alors qu'il peut se réaliser comme
"appropriation réelle de 1'essence humaine par 1'homme et pour 1'homme",
“comme retour de 1'homme pour soi en tant qu'é@tre social, c'est-da-dire hu-
main, retour intégral, conscient et conservant toute la richesse du dévelop-
pement antérieur" (p. 114/87). Alors la terre "redevient par le travail 1i-

bre et la jouissance libre une propriété vraie et personnelle de 1'homme"

(p. 78/52); alors 1'homme apprend de nouveau "& croire en 1'homme" (p. 80/54).

‘ Ce résumé ne donne qu'une idée trés incompléte de la richesse de
penséé\ge cette oeuvre de Marx; les parties purement &conomiques, notamment,
ne sont traitées que superficiellement. Mais cela suffit sans doute & montrer
les traits essentiels par lesquels 1'image de 1a philosophie marxienne que
1'on y découvre différe de la conception dominante dans le marxisme actuel —
et & plus forte raison dans 1'antimarxisme.

Ce Marx-1g est réaliste, et non matérialiste. Le refus de 1'idéa-
lisme philosophique ne 1'incite pas a opposer la réalité supérieure de la
matiére & la prétendue réalité supérieure de 1'idée; au contraire, il les
subordonne toutes deux & Ta réalité plus vaste de la vie dans sa totalité
passive-active, inconsciente-consciente. Au lieu de vouloir substituer aux
“causes spirituelles" les "causes matérielles", i1 considére les unes et les

autres comme objectivation et manifestation autonome, conditionnées par le



- 64 -

erscheinungen eines einzigen totalen, vitalen Prozesses. Und als Ende dieses
Prozesses erscheint ihm nicht die vollendete Wirkung materieller Ursachen,
sondern die volle Entfaltung von Lebenskraften, die umgekehrt zu einer Be-
freiung von der Herrschaft des Materiellen — auch in der Gestalt des wirt-
schaftiichen Bediirfnisses — fiihrt.

Diesen ProzeB sieht er nach heutiger Ausdrucksweise nicht kausal,
sondern kausal-final. Er ist von vornherein durch die Lebenskridfte, die der
Natur, insbesondere der menschlichen Natur, innewohnen, auf ein Vollkommen-
heitsziel gelenkt, er entspricht daher einer "Bestimmung" und erfiillt einen
“Sinn"— eine Auffassung, von der S. Landshut in einem Kommentar zu seiner Aus-
gabe mit Recht bemerkt, daB sie christliches Erbgut ist. Das gilt librigens
auch von der Vorstellung eines harmonischen Endzustandes, in dem Mensch und
Natur, Individuum und Gesellschaft, natlirlicher Trieb und wahre Sittlichkeit
wieder versohnt sind; wie denn auch der Kapitalismus mit seiner Ent?kgmdung,
die als Zwischenstufe durchgemacht werden muB, und die Arbeit, die erst zur
"Qual" und "Strafe" wird, damit sie schlieBlich zum Mittel der Befreiung wer-
den kann, im Grunde nicht viel anderes bedeuten, als was das Christentum mit
den Sinnbildern von Siindenfall, Versuchung, Fegefeuer usw. ausdriickt.

Statt des durch mechanisch-technische Krafte gesicherten "Fort-
schrittes" der biirgerlichen Sozialphilosophie handelt es sich hier um eine
Entstehungsgeschichte, einen Schopfungsakt, dessen Sinn sich erst im Ziel ver-
wirklichen kann. Die fundamentalen, dauernden menschlichen Antriebe dazu sind
nicht okonomische Interessen — die herrschen nur unter dem Privateigentum vor
als Form der Entmenschlichung —, sondern Lebensbediirfnisse, die der Mensch
nur durch den Menschen befriedigen kann, und deren vollendetster Ausdruck die
Liebe der Menschen zu den Menschen ist./Die Schépfung 1iegt also vor uns, nicht
hinter uns : das Gottliche wird im Menschen./

Diese Motivlehre ist humanistisch, nicht tkonomistisch. Marx begriin-
det sie anthropologisch-psychologisch mit der natiirlichen Zielgerichtetheit
der Triebe, aus denen Leidenschaften und Bediirfnisse hervorgehen. Dem entspricht
eine ganz andere Auffassung vom psychologischen Vorgang der Willensbildung, als
die materialistisch-kausale, die alles aus dem BewuBtsein materieller Verhdlt-
nisse, speziell aus InteressenbewuBtsein, erkldart : der liebende, hassende und
wollende Mensch ist das Primdre, und er gehort selbst — als das eigentlich



- 65 -

temps, de phénoménes partiels d'un processus vital, unique et total. Et la
fin de ce processus ne lui apparait pas comme 1'action achevée de causes
matérielles, mais bien plutdt comme le déploiement intégral de forces vi-
tales aboutissant & une libération envers la domination de la matiére, telle
aussi qu'elle s'exprime sous la forme du besoin &conomique.

Pour employer une expression actuelle, Marx ne considére pas ce
processus comme causal, mais comme causal-final. Celui-ci est de prime abord
dirigé par les forces vitales, inhérentes & la nature et en particulier a la
nature humaine, vers un but de perfection; il répond de ce fait & une "des-
tination" et a un "sens" — conception dont S. Landshut dit & juste titre,
dans un commentaire de son édition, au'elle appartient a 1'héritage chré-
tien. Cela s'applique d'ailleurs aussi a 1'idée d'un état final harmonique,
dans lequel 1'homme et la nature, 1'individu et la société, 1'instinct natu-
rel et la moralité véritable sont & nouveau réconciliés; de méme le capita-
lisme, avec son aliénation qui doit &tre subie comme une phase intermédiaire,
et Te travail, qui est d'abord "peine" et "chatiment" afin de devenir instru-
ment de libération, n'ont pas une signification trés différente de ce que le
christianisme exprime au moyen des symboles du péché, de la tentation, du
purgatoire, etc.

Au lieu du "progrés" de la philosophie sociale bourgeoise assuré
par des forces mécaniques et techniques, il s'agit ici de 1'histoire d'une
genése, d'un acte créateur, dont Te sens ne peut se réaliser que lorsque le
but est atteint. Les mobiles humains, fondamentaux et durables qui 1'animent
ne sont pas des intéréts économiques — lesquels ne dominent que sous le ré-
gime de Ta propriété privée en tant que forme de déshumanisation — mais des
besoins vitaux, que 1'homme ne peut satisfaire que par 1'homme, et dont
1'expression la plus achevée est 1'amour de 1'homme pour 1'homme. /La créa-
tion est donc devant et non derriére nous : le divin se fait dans 1'homme./

Cette théorie des mobiles est humaniste et non pas é&conomique.
Marx la justifie anthropologiquement et psychologiauement par la finalité
naturelle des impulsions dont procédent les passions et les besoins. A cela
correspond une conception du processus psychologique de formation de la vo-
Tonté bien différente de la conception causale et matérialiste, qui explique
tout par la conscience des conditions matérielles et particuliérement par

la conscience des intéréts : 1'homme aimant, haissant et voulant est 1'élé-



- 66 -

tatige und umwdlzende Element — zu jenen "Verhdltnissen", die sich in seinem
BewuBtsein widerspiegeln.

Der Sozialismus ist darum mehr als eine bloBe Negation des Kapi-
talismus; er stellt dariiber hinaus ein neues positives Prinzip dar, das seine
menschliche Allgemeingiiltigkeit seiner Obereinstimmung mit den Lebenskrdften
verdankt, die den Menschen zum Kampf gegen die Entmenschlichung antreiben.
Nicht nur der Sozialismus als Endziel, auch die Arbeiterbewegung erscheint
hier in humanistischer Gestalt, als Ausdruck des um seine Verwirklichung rin-
genden Menschlichen schlechthin.

Dieser Marxismus ist auch keineswegs anethisch. Er nimmt die ethische
Zielsetzung der Hegelschen Auffassung der Geschichte als der Verwirklichung des
absolut Sittlichen ausdriicklich an; seine Kritik am Hegelianismus richtet sich
nur gegen die Auffassung, als ob diese Verwirklichung sich bloR im BewuBtsein
und nicht im gesellschaftlichen Sein zu vollziehen brauchte. Da;bm nennt Marx
seine Gesellschaftsanschauung, wie er es noch im Anfangssatz seiner Vorrede zur
Heiligen Familie tut, im Gegensatz zum "spekulativen Idealismus" "realen Huma-
nismus". Der Ort der sittlichen Verwirklichung wird dadurch nur vom BewufRtsein
in das Sein verlegt. Die erst spdter, besonders seit dem Elend der Philosophie
ausdriicklich begriindete Ablehnung der "ewigen" Ideen und sittlichen "Prinzipien"
bedeutet keine Leugnung dieser Ideen und Werte, sondern nur die Feststellung
ihrer historischen Gestaltwandlungen, den Nachweis, daB in der Auseinander-
setzung zwischen Mensch und Umwelt jede neue Situation dem Menschen auf eine
andere Art zum BewuBtsein kommt.

Alles andere ist nur polemische Zuspitzung im Kampf mit dem spekula-
tiven Idealismus; immer aber bleibt der ZusammenstoB zwischen Idee und Wirk-
lichkeit der Ausdruck des ZusammenstofRes zwischen dem leidenden und darum wol-
lenden und wertenden Menschen und der von ihm durch das Privateigentum entfrem-
deten Umwelt. Die Lehre von den "Sinnen", denen die Bediirfnisse und Interessen
entspringen, bedeutet nichts anderes, als daf die ethische (und beildufig auch
die asthetische) Wertung in das menschliche Bediirfnis eingebaut werden. Der
Mensch trdgt seine MaBstdbe und seine Zwecke in sich, das Ethische und Fsthe-
tische ist dem Vitalen immanent. Die Bestimmung des BewuBtseins durch ethische
Wertungen wird ausdriicklich anerkannt, aber diese Wertungen transzendieren die
jeweilige Wirklichkeit immer nur insofern, wie die menschliche Natur diese Wirk-



- 67 -

ment premier et il appartient lui-méme — en tant qu'élément agissant et bou-
leversant & proprement parler — a ces "conditions" gui se reflétent dans sa
conscience.

Le socialisme est de ce fait plus qu'une simple négation du capi-
talisme; il représente en outre un principe positif nouveau, qui doit sa va-
1idité humaine universelle & sa concordance avec les forces vitales qui pous--
sent 1'homme au combat contre la déshumanisation. Ce n'est pas seulement le
socialisme comme but final, mais aussi le mouvement ouvrier qui apparait ici
sous une forme humaniste, laquelle est tout bonnement 1'expression de 1'hu-
main luttant pour sa réalisation.

Ce marxisme n'est pas du tout non plus "an-éthique". I1 reconnait
expressément la finalité éthique de la conception hégélienne de 1'histoire
comme réalisation de la morale absolue; sa critique de 1'hégélianisme ne s'en
prend qu'a 1'idée selon laquelle cette réalisation n'aurait a s'accomplir que
dans Ta conscience, et non dans 1'@tre social. Aussi Marx nomme-t-il sa vi-
sion de la société, come il le fait encore dans la premiére phrase de sa
préface de La Sainte Famille, un "humanisme réel", par onposition avec "1'idé-
alisme spoéculatif". Le Tieu de Ta réalisation morale est par 1a seulement dé-
placé de la conscience a 1'étre. Le refus ultérieur des idées "éternelles" et
des "principes" moraux, expressément motivé surtout depuis la Misére de la
Philosophie, ne constitue pas un reniement de ces idées et valeurs, mais uni-
quemenﬁ\Ja constatation de leur changement de forme historique, la preuve que,
dans le conflit entre 1'homme et le milieu, toute nouvelle situation vient a
la conscience de 1'homme d'une maniére différente.

Tout le reste n'est que surenchére polémique dans la Tutte contre
1'idéalisme spéculatif; mais le choc entre 1'idée et la réalité reste toujours
1'expression du choc entre 1'homme qui souffre, qui de ce fait veut et évalue,
et le milieu qui Tui est aliéné par la propriété privée. La théorie des "sens"
dont procédent les besoins et les intéréts ne signifie pas autre chose que
1'évaluation éthique (et incidemment aussi esthé&tique) est incorporée dans le
besoin humain. L'homme porte en lui ses critéres et ses buts, 1'éthique et
1'esthétique sont immanents au vital. La détermination de la conscience par
des jugements de valeur éthiques est expressément reconnue, mais ces évalua-
tions ne transcendent la réalité donnée que dans Ta mesure ol la nature hu-



- 68 -

lichkeit transzendiert; es handelt sich also um eine menschliche und natiir-
liche, nicht lbermenschliche und iibernatiirliche Transzendenz. Der Mensch
wertet die jeweiligen "Verhdltnisse" auf Grund von Anlagen, die nicht durch
diese Verhdltnisse bestimmt sind, sondern die zur Natur des Menschen gehdren
und ihn seiner Bestimmung entgegenfiihren.

Die spater erfolgte Einengung dieser vitalen Immanenz des Ethi-
schen zur okonomischen Immanenz des Geistigen gilt also nicht fiir die Mensch-
heitsgeschichte iiberhaupt, sondern nur flir die Epoche des Privateigentums,
insbesondere des Kapitalismus. Der groBe Unterschied zwischen der "humanisti-
schen" und der "materialistischen" Phase in der Marxschen Entwicklung Tiegt
also nur darin, daB Marx seinen ethischen Glauben spater nur verschwiegen hat
— teils, weil er damit den Anspruch seiner Gesellschaftsanalyse auf rein wis-
senschaftliche, wertfreie Deduktion zu gefahrden fiirchtete, teils wohl auch
aus der scheinbar stolzen, in Wirklichkeit aber demiitigen Haltung dék‘Mannes,
dem sein Glaube zu sehr Tatglaube und als solcher zu heilig ist, um viel da-
von zu sprechen, teils endlich als erbitterte Reaktion auf eigene Enttduschun-
gen und auf den moralischen cant seiner idealistischen und utopistischen Wi-
dersacher.

Sei dem wie es wolle : die Manuskripte bezeichnen die Stelle, wo der
urspriingliche biirgerlich-liberale Humanismus umschldgt in den proletarisch-
sozialistischen Humanismus, der ja nur die konsequente Anwendung der humani-
stischen Denkart auf die kapitalistische Gesellschaft ist.

Aber was bedeutet nun dieser humanistische Marx fiir den Marxismus ?
Handelt es sich hier um einen nachtréglich iiberwundenen Standpunkt oder aber
um eine Auffassung, die ein fiir allemal als sinngemdfBe Voraussetzung des ganzen
Marxschen Lebenswerkes zu gelten hat ?

Die Beantwortung dieser Frage erfordert griindlichere Betrachtungen
uber die Entwicklungsgeschichte des Marxschen Denkens, als sie hier moglich
sind. Es muB hier der Hinweis geniigen, daB man sie keinesfalls mit der Bemer-



- 69 -

maine transcende cette réalité; il s'agit donc d'une transcendance humaine
et naturelle, et non pas surhumaine et surnaturelle. L'homme évalue les
"conditions" données en vertu de prédispositions qui ne sont pas déterminées
par elles, mais qui appartiennent & la nature de 1'homme et le conduisent a
sa destination.

La réduction de cette immanence vitale de 1'éthique a 1'immanence
économique de 1'esprit est survenue ultérieurement et ne s'applique pas, par
conséquent, & 1'histoire de 1'humanité en général, mais seulement & 1'époque
de la propriété privée, particuliérement du capitalisme. La grande différence
entre 1a phase "humaniste" et la phase "matérialiste" dans 1'évolution de
Marx consiste donc seulement en ce qu'il a tu, par la suite, ses convictions
éthiques — en partie par crainte de les voir compromettre son exigence d'une
analyse sociale fondée sur la déduction purement scientifique et libre de
valeurs; en partie aussi a cause de la fierté apparente, en réalité empreinte
d'humilité, de 1'homme qui ressent sa croyance comme une foi trop agissante
et en tant que telle trop sacrée pour en parler beaucoup; en partie enfin par
réaction amére 3 la suite de déceptions personnelles et a 1'égard de la tar-
tuferie morale d'adversaires idéalistes et utopistes.

Quoi qu'il en soit, les Manuscrits marquent 1'endroit ol 1'huma-
nisme bourgeois libéral d'origine se transforme en humanisme prolétarien so-
cialiste, lequel n'est que 1'application conséquente de la mentalité huma-
niste\§\1a société capitaliste.

Mais que signifie ce Marx humaniste pour le marxisme ? S'agit-il
en 1'espéce d'un point de vue ultérieurement dépassé ou d'une conception qui
doit étre reconnue valable une fois pour toutes comme prémisse significative
de toute 1'oeuvre de Marx ?

La réponse & cette question exige que 1'on considére 1'évolution
de la pensée de Marx de maniére plus approfondie qu'il n'est possible de le
faire ici. I1 suffit de dire qu'il n'est en tout cas pas permis de s'en dé-



- 70 -

kung abtun darf, diese Marxsche Schrift sei nur ein "unreifes Jugendwerk".

Es ist richtig, daB Marx damals erst 26 Jahre alt war; aber das
Kommunistische Manifest, das ihn als Gedankenschopfer wie als Schriftsteller
auf einer Hohe zeigt, die er seither nicht mehr iiberschritten hat, ist nur
um drei Jahre jiinger. Die Periode der Jugendwerke, deren wesentliches Inter-
esse nur noch biographischer Natur ist, schlieBt spdtestens mit dem Jahre
1843 ab. Als Marx die Manuskripte schrieb, hatte er den Schritt zum Sozia-
lismus schon seit mindestens einem Jahr vollzogen. In der Kritik der Hegel-
schen Rechtsphilosophie, in den Briefen an Ruge, in der Judenfrage usw. hatte
er bereits 1843 die wichtigsten Gedanken niedergelegt, deren Ausarbeitung und
wissenschaftlicher Begriindung seine ganze spatere Arbeit galt : das Proleta-
riat als das eigentliche Subjekt werdende Objekt der Geschichte, die proleta-
rische Not als der moderne Ausdruck der geschichtlichen Notwendigkeit, die
Emanzipation des Proletariats als Emanzipation der Menschheit, die reale Ge-
schichtsdialektik als Geschichte der Klassenkampfe, die Abhdngigkeit der Ideo-
logien von den realen sozialen Verhdaltnissen usw. Die fieberhafte Studier-
arbeit, die er 1844 in Paris trieb, sollte nur noch der Ausarbeitung und nihe-
ren Begriindung dieser Gedanken gelten; die gleichzeitigen kleineren Schriften
und die Exzerpte, die sich zum Teil bis in die Manuskripte verirrt haben, be-
weisen, wie weit er schon gediehen war mit den drei grofen Aufgaben, die ihn
damals beschdaftigten : der SchluBabrechnung mit dem Hegelianismus, der Kritik
der klassischen Nationalokonomie und dem Studium der franzdsischen Revolutions-
geschichte.

Dabei ist zu beachten, daB die okonomische Lehre Marxens zu jener
Zeit erst in ihre Entstehungsphase eintrat, wdhrend die philosophischen Vor-
aussetzungen der Marxschen Gedankenwelt in der "SchluBabrechnung" mit dem He-
gelianismus ihre ausgereifteste und geschlossenste Formulierung fanden. Der
Sinn dieser SchluBabrechnung fiir Marx selbst gibt iibrigens ndheren Aufschluf
iber einen der Griinde, weshalb Marx die Verdffentlichung der Manuskripte nicht
durchgesetzt hat. Die philosophischen Arbeiten jener Periode galten ihm nach
seinem eigenen Ausdruck in erster Linie als Mittel der "Selbstverstandigung”.
Sehr deutlich sagt er es schon in seinem Brief vom September 1843 an Ruge (in
den Deutsch-Franadsischen Jahrbiichern verdffentlicht) : Bei dieser "Selbstver-
standigung" handelt es sich "um eine Beichte, um weiter nichts". Diese Beichte



- 71 -

barrasser en disant que cet écrit de Marx n'est qu'une "oeuvre de jeunesse"
non parvenue 3 sa maturité.

I1 est exact que Marx n'avait alors que 26 ans; mais le Manifeste
communiste, o0 tant le penseur que 1'écrivain atteint un niveau qu'il n'a
plus jamais dépassé, n'est postérieur que de trois ans. La période des oeu-
vres de jeunesse, dont 1'intérét essentiel n'est plus que de nature biogra-
phique, se termine au plus tard en 1843. Quand Marx écrivit les Manuscrits,
il avait déja passé au socialisme depuis un an au moins. Dans la Critique
de la philosophie du droit de Hegel, dans les Lettres & Ruge, dans la Ques-
tion juive, etc., il avait déja exprimé en 1843 les idées les plus impor-
tantes que son activité ultérieure s'emploiera a parfaire et & justifier
scientifiquement : le prolétariat en tant que sujet propre et objet en de-
venir de 1'histoire, la détresse du prolétariat en tant qu'expression mo-
derne de la nécessité historique, 1'émancipation du prolétariat en tant
qu'émancipation de 1'humanité, la dialectique effective de 1'histoire en
tant qu'histoire de la lutte des classes, la dépendance des idéologies par
rapport aux conditions sociales réelles, etc. La fiévre studieuse qui 1'a-
nime a Paris en 1844 ne devait plus servir qu'd 1'élaboration et a la justi-
fication plus précise de ces idées; les textes de moindre importance qu'il
rédige simultanément et les citations, qui se perdent en partie jusque dans
les Manuscrits, montrent jusqu'a quel point Marx était déja parvenu dans
1§§ trois grandes tdches qui 1'occupaient alors : la liquidation de 1'hégé-
lianisme, 1a critique de 1'économie politique classique et 1'étude de 1'his-
toire de la Révolution francaise.

A cet égard i1 convient de remarquer que la doctrine économique
de Marx n'en était & 1'@poque qu'éd@ ses débuts, tandis que Tes hypothéses
philosophiques de sa pensée trouvaient dans la "liquidation" de 1'hégélia-
nisme Teur formulation Ta plus mire et Ta plus achevée. La signification de
cette liquidation pour Marx lui-méme éclaire quelque peu 1'une des raisons
pour lesquelles il n'a pas publié les Manuscrits. Les travaux philosophiques
de cette période lui servaient en premier lieu, selon sa propre expression,
de moyen de se mettre en "accord avec lui-méme". I1 le dit trés clairement
dans sa lettre de septembre 1843 & Ruge (publiée dans les Annales franco-
allemandes) : cet "“accord avec Tui-méme" est "une confession, et rien d'au-



- 72 -

offentlich zu gestalten hatte nur einen Sinn, solange der Kampf in der Form
einer Auseinandersetzung auf rein philosophischer Ebene gefiihrt wurde. Aber
schon derselbe Brief an Ruge kiindigt an, daB diese Ebene verlassen werden
muB : "Die Reform des BewuBtseins besteht nur darin, daf man die Welt ihr
BewuBtsein innewerden 1dBt, daB man sie aus dem Traume iiber sich selbst auf-
weckt, daB man ihre eigenen Aktionen ihr erkldrt."

Im Pariser Jahr 1844 hatte sich Marx schon an dieses Programm her-
angemacht : wie es in demselben Briefe heiBt, "Identifizierung" mit "wirk-
lichen" (das heif3t sozialen und politischen, nicht philosophisch-abstrakten)
Kampfen, "Analysierung” des bestehenden BewuBtseins in seiner realen, histo-
rischen wirtschaftlich-sozialen Bedingtheit, kurzum, wie es die Vorrede der
Manuskripte selbst erkldart, Verwandlung der philosophischen Kritik in ©kono-
mische und politische Kritik. Die philosophische Selbstverstandigung wurde
somit von der Kollektivangelegenheit, als die sie Marx im September\1843 noch
erschien, zu einer Privatangelegenheit; denn es geht fortan nicht darum,
"Moral zu predigen" (Deutsche Ideologie, Bd. 11, S. 238 der Landshut-Mayer-
schen Ausgabe), sondern darum, den Sozialismus zu verwirklichen; nicht darum,
die Welt zu interpretieren, sondern darum, sie zu verandern (Thesen zu Feuer-—
bach); nicht mehr darum, sein ethisch-humanistisches Glaubensbekenntnis in
die philosophische Diskussion zu werfen, sondern nur noch darum, es in poli-
tischer Aktion zu verwirklichen.

Was den sachlichen Inhalt dieses Glaubensbekenntnisses betrifft, so
wissen wir von Marx selbst, daB er dies auch im vorgeriickteren Alter keines-
wegs als Uberwundenen Standpunkt betrachtet hat. Ein Zeugnis dafiir findet
sich in seinem Brief vom 24. April 1867 an Friedrich Engels. Da berichtet er
uber seinen Aufenthalt bei Dr. Kugelmann in Hannover : "Hier finde ich auch
die Heilige Familie wieder (...). Ich war angenehm iiberrascht, zu finden, daB
wir uns der Arbeit nicht zu schdmen haben, obgleich der Feuerbach-Kultus
jetzt sehr humoristisch auf einen wirkt."

Man kann dieses Urteil lber die Heilige Familie ruhig auch auf die
Manuskripte ausdehnen; denn letztere Schrift, die anscheinend kurz vor dem
Besuch von Engels in Paris (Ende August 1844) ziemlich abgeschlossen war,
enthdlt den eigentlichen Kern der bei diesem Besuch geplanten, nur auf ein
engeres und vorwiegend polemisches Programm zugespitzten Heiligen Familie.



- 73 -

tre". Rendre publique cette confession n'avait de sens qu'aussi longtemps
que le combat se poursuivait sous la forme du débat purement philosophique.
Mais cette méme lettre a@ Ruge annonce déja qu'il faut quitter ce terrain :
"La réforme de la conscience consiste seulement en ceci : faire que le mon-
de percgoive sa conscience, 1'éveiller du réve qu'il fait de lui-méme, lui
expliquer ses propres actions."

Pendant 1'année parisienne de 1844, Marx s'était déja attaqué a
ce programme dont parle la lettre 3@ Ruge : "identification" @ des combats
"réels" (c'est-a-dire sociaux et politiques, et non philosophiques et ab-
straits), "analyse" de la conscience existante dans sa relativité effective,
historique et socio-&conomique, bref, comme on peut le lire dans la préface
méme des Manuscrits, transformation de la critique philosophique en critique
économique et politique. La clarification philosophique, que Marx considé-
rait encore en septembre 1843 comme une affaire collective, devenait de la
sorte une affaire privée; car il ne s'agissait plus, dés lors, de "précher
une morale" (Idéologie allemande, vol. 1I, p. 238 de 1'édition Landshut-
Meyer), mais de réaliser le socialisme; il ne s'agissait plus d'interpréter
le monde, mais de le transformer (Théses sur Feuerbach); il ne s'agissait
plus de Tancer dans la discussion philosophique sa profession de foi éthique
et humaniste, mais seulement encore de la réaliser par 1'action politique.

Pour ce qui est du contenu positif de cette profession de foi,
nous.§qyons par Marx lui-méme que, méme & un age plus avancé, il ne la con-
sidérait aucunement comme un point de vue dépassé. Sa lettre du 24 avril
1867 a Friedrich Engels, dans laquelle i1 parle de son séjour chez Kugelmann
a Hanovre, en témoigne : "Je retrouve ici également la Sainte Famille (...).
J'ai été agréablement surpris de trouver que nous n'avons pas a rougir du
travail, bien que le culte de Feuerbach produise maintenant un effet trés
humoristique."

On peut assurément étendre aux Manuscrits ce jugement sur la
Sainte Famille, car les premiers, qui semblent avoir &té plus ou moins ache-
vés peu avant la visite d'Engels a Paris (fin aolt 1844), contiennent le
noyau méme de la seconde dont le projet fut congu lors de cette visite, sauf
que celui-ci envisageait un théme plus restreint et essentiellement polé-

-

mique. D'une certaine facon, la Sainte Famille appartient méme a une période



- 74 -

In gewisser Hinsicht gehort sogar die Heilige Familie zu einer weniger vor-
geschrittenen Reifeperiode als die Manuskripte; denn sie ist viel mehr als
diese riickwdrtsgewandt auf die Polemik mit der jung- und nachhegelianischen
Philosophie, und sie enthdlt viel mehr Stellen, in denen auch die Sprache
noch die Befangenheit im Problem- und Gedankenkreis dieser Philosophie ver-
rdt. Wenn man daran denkt, wie viele Abschnitte der HetZligen Familie durch
Hegel-Feuerbachschen Jargon und, in den Worten Mehrings, durch "eine galli-
ge, zu hdndelslichtige und zu weitschweifige Polemik” ungenieBbar gemacht
worden sind, verdienen die Manuskripte diese Kritik eigentlich weniger als
die Heilige Familie selbst; die Stellen, aus denen der Marx des Kommunisti-
schen Manifests bereits spricht, sind hier prozentual viel bedeutender als
die nicht immer gleich kurzweiligen Stellen der Heiligen Familie, in denen
der ehemalige Freund Bruno Bauers noch aus den Fragmenten seiner hegeliani-
schen Eierschalen Puzzles baut. \\

Freilich macht sich in den Manuskripten neben dem "Feuerbach-Kul-
tus" der EinfluB Hegelscher Kategorien auch auf den Inhalt der Anschauungen
noch stark bemerkbar. Das ist gewif noch kein Grund, sie als Fremdkorper aus
dem Marxismus auszuschalten; denn dasselbe 1dBt sich mit mehr oder weniger
Recht von allen Werken Marxens sagen — seine Geschichtsphilosophie ist zwar
“vom Kopf auf die FiiBe gestellter Hegel", aber immerhin ein Kind Hegelschen
Geistes. Es mag auch ruhig zugegeben werden, daB im Hinblick auf Form und
Gliederung der Gedanken auch das darin enthaltene positiv philosophische
Glaubensbekenntnis Marxens nicht nur fast durchgehend skizzenhaft, sondern
an vielen Stellen auch mangelhaft ist. Besonders die Ansdtze zu einer sozial-
psychologischen und sozialanthropologischen Systematik leiden unter solchen
Mangeln, wo sich die Formulierung zu eng an die Hegelsche Begriffsbildung
halt. Aber das sind mehr formale als inhaltliche Schwachen. In bezug auf den
Reifegrad der Marxschen Anschauungen selbst wird ihre Bedeutung mehr als wett-
gemacht durch die glanzende Kombination von gleich genialer gedanklicher Ana-
lyse und stilistischer Synthese.

Wenn man das Urteil Uiber die Werke Marxens um 1844 herum vom Urteil
iiber die Urspriinglichkeit seines Denkens und iiber die Wucht seines Darstellungs-
vermogens iUberhaupt abhangig machen will, so wird man gewiB keinen Grund finden,
diesen Marx als noch unfertigen Jiingling abzutun. Es scheint mir im Gegenteil,



- 75 -

de maturité moins avancée que les Manuscrits; en effet, bien plus que ces
derniers, elle méne une polémique rétrograde contre la philosophie jeune-
hégélienne et post-hégélienne et contient beaucoup plus de passages dont

la Tangue trahit encore 1'emprise de la problématique et de la pensée de
cette philosophie. Si 1'on songe au nombre de paragraphes de la Sainte Fa-
mille rendus indigestes par le jargon de Hegel et de Feuerbach ainsi que,
selon les termes de Mehring, par "une polémique fielleuse, agressive et
prolixe a@ 1'excés", on peut dire que les Manuscrits ne méritent pas autant
cette critique; les passages ol le Marx du Manifeste communiste se fait déja
entendre y sont en proportion bien plus importante que les pages d'un inté-
rét inégal de la Sainte Famille ol 1'ancien ami de Bruno Bauer construit en-
core des puzzles avec les fragments de sa coquille hégélienne.

Certes, outre le "culte de Feuerbach", les catégories hégéliennes
influencent encore fortement la pensée des Manuscrits. Mais ce n'est pas une
raison suffisante pour les exclure du marxisme comme un corps &tranger, car
on peut en dire autant, a plus ou moins bon droit, de toutes les oeuvres de
Marx — sa philosophie de 1'histoire remet assurément Hegel "de la téte sur
les pieds", mais n'en demeure pas moins un produit de 1'esprit hégélien. On
peut aussi facilement concéder que, eu égard a Ta forme et a 1'articulation
de la pensée, les Manuscrits ne font en général qu'esquisser la profession
de foi positive de Marx et qu'en maint endroit elle est carrément insuffi-
santé\\Les essais de systématisation psychosociologique et socioanthropolo-
gique souffrent de ce défaut 1a ol la formulation s'en tient trop étroite-
ment & la conceptualisation de Hegel. Mais il s'agit plus de faiblesses de
forme que de fond. Pour ce qui est du degré de maturité atteint par la pen-
sée de Marx, elles sont plus que compensées par la brillante combinaison de
1'analyse des idées et de la synthése stylistique, aussi géniales 1'une que
1'autre.

Si 1'on entend juger les oeuvres que Marx a écrites vers 1844
a 1'aune de 1'originalité et de la puissance de sa pensée en général, on ne
on ne trouvera certainement aucune raison de se débarrasser de ce Marx-1a
en prétextant son immaturité. I1T me semble au contraire qu'au point de vue




- 76 -

daB in bezug auf diese schopferischen Qualitdten der Hohepunkt der Marxschen
Leistung zwischen 1843 und 1848 liegt. So hoch man seine spateren Werke auch
schdatzen mag, es zeigt sich darin eine gewisse Hemmung und Schwdchung der
Schaffenskraft, die auch die heroischste Anstrengung nicht immer zu liberwinden
vermochte. Die Ursachen dafiir sind iibrigens nicht weit zu suchen. Sie liegen
zum Teil in dem Kampf mit der Krankheit und mit dem materiellen Elend, das fiir
den Familienvater natiirlich eine viel schwerere Belastung bedeutete als fiir
den jungen Gatten im Gliicksrausch der ersten Jahre seiner Ehe. Zu einem an-
deren Teil 1iegen sie in der Verd@rgerung und Verbitterung, die nach 1848 her-
vorging aus den stets wiederholten Enttauschungen des Propheten, dem seine
Zeit noch nicht reif war.

Aber wie dem auch sei und wie man auch iiber die Frage urteilen mdge,
bis zu welchem Grade man den historischen Materialismus der spdteren Zeit
Marxens als "Oberdeckung" seiner humanistischen Geschichtsphi]osoph?é‘zu be-
trachten hat — wesentlich bleibt die Feststellung, daR Marx in den Munﬁskripten
und in weiterem Sinn in seinen Werken zwischen 1843 und 1846 die Wertgefiihle
und Werturteile offenbart hat, die seiner ganzen spateren Arbeit, auch seiner
wissenschaftlichen Arbeit, zugrunde liegen und ihr erst ihren wahren Sinn ge-
ben. Ganz gleich, wie man iiber den gedanklichen Aufbau ihrer Formulierung und
tiber ihren systematischen Standort im historischen Materialismus denken mdge,
diese Werturteile und Wertgefiihle erkldren die Motive, aus denen der Marxsche
Marxismus hervorgegangen ist, also auch seine Ziele und seinen Simn. Wenn man
diesen Marxismus, statt ihn wie ein Dogma oder ein System zu verdinglichen,
auffaBt wie eine lebendige Kraft, wenn man ihn also weder in seinen Impulsen
von der Personlichkeit Marxens loslost noch in der Entwicklungsgeschichte
seiner Gestaltveranderungen von der steten Verdnderung der Unwelt und der
daraus erwachsenden Aufgaben, dann gehdrt der Marx von 1844 ebensowohl zum
Marxismus wie der Marx von 1867 oder erst recht der Engels von 1890.

Das geniigt, damit die Verdffentlichung der Manuskripte (sozusagen
als SchluBakt der Erschliefung der bis vor wenigen Jahren noch groftenteils
unbekannten Werke von Marx zwischen 1843 und 1846) der sozialistischen Theorie
einen entscheidenden AnstoB gebe, die Frage des Verhdltnisses zum Marxismus
als Frage des Verhdltnisses von Marx zum Marxismus neu zu stellen.



- 77 -

de ces qualités créatrices le sommet de la production de Marx se situe en-
tre 1843 et 1848. Si haut que 1'on place ses oeuvres ultérieures, elles ré-
vélent une certaine inhibition, un affaiblissement de 1a capacité de créa-
tion que 1'application la plus héroique ne parvenait pas toujours a surmon-
ter. D'ailleurs, les raisons de cet &tat de choses n'ont pas a é&tre cher-
chées trés loin. Elles résident d'une part dans la lutte contre la maladie
et Ta misére matérielle, fardeau évidemment plus lourd pour le pére de fa-
mille que pour le jeune époux tout & 1'ivresse heureuse des premiéres années
de son mariage, et d'autre part dans 1'irritation et 1'amertume provenant
aprés 1848 des déceptions répétées du prophéte pour qui les temps n'étaient
pas encore mirs.

Quoi qu'il en soit, et de quelque maniére que 1'on tranche la
question de savoir jusqu'd quel degré on doit considérer que le matérialisme
historique de Ta période ultérieure de Marx recoupe sa philosophie humaniste
de 1'histoire, il reste ce constat essentiel : Marx a exprimé dans les Manus-
erits, et plus largement dans les oeuvres écrites entre 1843 et 1846, Tles
sentiments et les jugements de valeur qui sont & la base de tous ses travaux
ultérieurs, y compris ses travaux scientifiques, et qui leur donnent leur
véritable sens. Peu importe ce que 1'on pense de leur formulation intellec-
tuelle et de Teur place dans le systéme du matérialisme historique, ces juge-
meﬁt§ et ces sentiments de valeur expliquent les mobiles dont a procédé le
marxisme de Marx, et donc aussi ses buts et son sens. Si, au lieu de le réi-
fier dans un dogme ou un systéme, on congoit ce marxisme comme une force vi-
vante, si par conséquent on ne détache pas ses impulsions de la personnalité
de Marx, ni 1'é@volution historique de ses changements de forme de la transfor-
mation constante du milieu et des tdches qui en résultent, alors le Marx de
1844 appartient au marxisme autant que le Marx de 1867 ou, a plus forte rai-
son, que 1'Engels de 1890.

Pour que la publication des Manuscrits (point final, en quelque
sorte, de la mise en valeur des oeuvres de Marx écrites entre 1843 et 1846,
en majeure partie inconnues il y a quelques années encore) donne un élan dé-
cisif a la théorie socialiste, i1 suffit de poser d'une fagon nouvelle la
question du rapport au marxisme comme étant la question du rapport de Marx

au marxisme.




- 78 -

Ich fiir meinen Teil erkenne den ganzen Ernst dieser neuen Frage-
stellung an, da die wesentlichen kritischen Einwdnde, die ich gegen den
“Marxismus" erhoben habe, auf den Marx der Manuskripte nicht zutreffen. Es
entsteht also auch fir mich die Frage, inwiefern bei der Kritik am heutigen
Marxismus — den ich sachlich kaum anders beurteile als vor sechs oder sieben
Jahren — eine Berufung auf geistige Antriebe moglich ist, die in Marx selbst
enthalten sind.

Wenn es dabei nur auf polemische Rechthaberei ankame, so kdnnte
ich mir die Beantwortung leicht machen, indem ich sagte : Solange der Marxis-
mus in der Gestalt seiner heute lebenden Theoretiker diesen Marxschen Huma-
nismus nicht anerkennt und ihn nicht in seine eigene Gedankenwelt aufgenommen
hat, behalte ich meine Griinde bei, die Formel der Reformation des Marxismus
" der Formel der Revision vorzuziehen, und die Verwandlung der Diskussion iiber
die sachliche Notwendigkeit dieser Reformation in eine textkritisché\pispu-
tation iliber Marx-Zitate als Ablenkung von der wesentlichen Aufgabe der heuti-
gen Zeit abzulehnen.

Aber ich habe auch keinen Grund, zu verhehlen, daB meine Kritik am
Marxismus von einer Position ausgeht, die sich in wesentlichen Punkten mit
der des humanistischen Marx aus den vierziger Jahren deckt. Um so eher bin
ich bereit, dieser Kritik denselben Sinn unterzulegen, der Marx spater ver-
anlaBt hat — oder hdtte veranlassen konnen — zu sagen : Moi, je ne suis pas
marxiste.

Ob er diesen Ausspruch wirklich einmal getan hat oder nicht, scheint
mir dabei ziemlich unerheblich zu sein; denn beim Lesen der Manuskripte schien
es mir, als ob ich ihn die ganze Zeit nichts anderes sagen horte. Ich empfinde
darum meine Obereinstimmung mit dem Marx von 1844 nicht als Aufgabe meiner
sachlichen Stellung zum (oder, wenn man will, <m) heutigen Marxismus, sondern
als ihre Bestdtigung.

Alles andere ist eine Frage der Etikettierung. Auch diese Frage ist
nicht unwichtig, weil sie eng zusammenhdngt mit Nachdruckverlegungen, die so-
wohl flr die theoretische Sinndeutung wie fiir die praktische Anwendung von
groBer Bedeutung sind. Da sie aber als durchaus heutige Angelegenheit aus dem
Rahmen einer Abhandlung iiber Marx herausfallt, muB ich mir ihre n&ghere Eror-

terung fiir eine andere Gelegenheit vorbehalten.



- 79 -

Pour ma part je reconnais tout le sérieux de cette nouvelle problé-
matique, car les objections critiques essentielles que j'ai opposées au "mar-
xisme" ne valent pas pour le Marx des Manuscrits. Pour moi aussi dés lors se
pose la question de savoir dans quelle mesure il est possible pour la criti-
que du marxisme actuel — qu'au fond je juge & peine autrement qu'il y a six
ou sept ans — de faire appel & des mobiles spirituels présents chez Marx Tui-
méme .

S$'il ne s'agissait que de la manie d'avoir toujours raison dans une
polémique, la réponse me serait facile et je dirais : aussi longtemps que Te
marxisme, dans la forme que lui ont donnée ses théoriciens actuels, ne recon-
nait pas 1'humanisme marxien et ne 1'admet pas dans son monde de pensée, je
maintiens mes raisons de préférer a la formule de la révision du marxisme
celle de sa réforme et de refuser la transformation de la discussion sur la
nécessité objective de cette réforme en une controverse critique sur des ci-
tations de Marx qui ferait diversion aux taches essentielles du temps présent.

Mais je n'ai pas non plus de raison de cacher que ma critique du
marxisme part d'une position qui recoupe celle du Marx humaniste des années
1840 sur des points importants. Je suis d'autant plus disposé a attribuer a
cette critique le méme sens que celui qui a incité Marx — ou aurait pu 1'in-
citer — a dire ultérieurement : Moi, je ne suis pas marxiste.

Qu'il ait effectivement prononcé cette parole ou non me semble ici
assei\éecondaire car, a la lecture des Manuserits, c'est comme si je ne 1'en-
tendais rien dire d'autre. De ce fait, je ne ressens pas mon accord avec le
Marx de 1844 comme un abandon de ma position objective par rapport au marxisme
actuel (ou, si 1'on préfére, dans le marxisme actuel), mais comme sa confir-
mation.

Tout Te reste est question d'étiquette. Ce n'est pas 1a un aspect
négligeable, du fait qu'il est en é&troite relation avec des changements d'ac-
cents qui ont une grande importance tant au point de vue de 1'interprétation
théorique qu‘a celui de T'application pratique. Mais comme i1 s'agit d'un
probléme tout & fait actuel, il sort du cadre d'un essai consacré a Marx et

je dois en remettre la discussion a une autre occasion.




- 8] -

Table des matieres

Introduction . . . . « + .+ .+ « . . . . 5
Avertissement . . . . . . . . . . . . 14
Der neu entdeckte Marx . . . . . . . . 16
Marx redécouvert . . . . . . .+ .+ .+ . . 17

L'ASSOCIATION POUR L'ETUDE DE L'OEUVRE D'HENRI DE MAN
est une association scientifique et culturelle sans

but lucratif. Elle se propose d'encourager 1l'étude ob-
"jective de 1l'oeuvre d'Henri de Man, ainsi que la re-
%berche historique sur sa genése, son évolution et son
influence, et, d'une fagon plus générale, de faire con-
naitre ce qui, dans cette oceuvre, présente un intérét
pour la solution des problémes politiques, économiques,
sociaux et culturels actuels.

Toute personne intéressée par ces buts peut demander
son adhésion. Ecrivez au secrétariat de 1'Association
pour obtenir un exemplaire de ses statuts (francgais,
anglais, néerlandais, allemand).

L'Association sollicite votre appui ou votre collabo-
ration pour retrouver, recenser, préserver livres, re-
vues, journaux, photographies, lettres et tous autres
documents relatifs & Henri de Man, sa vie et son oeuvre.

ASSCCIATION POUR L'ETUDE DE L'OEUVRE D'HENRI DE MAN,
c/o Section de droit public, Faculté de droit,

Place de 1'Université 3

1211 GENEVE U4 (Suisse)




